
Booklet for New Enlightenment 4

座
談
会「
倫
理
的
未
来
を
構
想
す
る
」

東
京
大
学
東
洋
文
化
研
究
所
　2
0
2
4

三浦正幸
杉山正和
山名淳
菊地大樹
中島隆博

主催　東京大学東洋文化研究所

座談会 倫理的未来を構想する
2023年12月15日

B
ooklet  for  N

ew
  Enlightenm

ent 4

ISSN 2759-3398



座談会

「倫理的未来を構想する」
2023年12月15日 東京大学東洋文化研究所 大会議室

三浦 正幸
杉山 正和
山名 淳
菊地 大樹
司会 中島 隆博

Booklet for New Enlightenment 4

主催　東京大学東洋文化研究所



2

	 開会あいさつ 	 3

	 発表 1　遺伝学と倫理 	 4

	 発表 2　地球温暖化と倫理 	 15

	                             発表 3　記憶の教育学	
　                            　   ―『倫理的未来』という	
　                            　  主題を意識して― 	 	 27

	 発表 4　最先端科学技術と歴史・宗教	
　　　 ―「草木国土」のエージェンシー― 	 44

	 座談会話者プロフィール 	 58

Contents



3■開会あいさつ

■開会あいさつ
中島隆博

東京大学東洋文化研究所 教授

　今日の全体テーマは「倫理的未来を構想する」としております。倫理的未
来というのは耳慣れない言葉かもしれません。私はいま、ヨーロッパの先生
方と、まさに「倫理的未来を構想する」という文理融合の大型プロジェクト
に取り組んでおりまして、この「新しい啓蒙」のプロジェクトとうまくマッ
チングできるのではないかと思っています。そもそも未来を構想するという
こと自体が非常に難しいことです。何しろ未来は複雑系なので、単に対象と
して考えることはできません。関与的に未来を考えるしかないわけです。そ
のときに、倫理を単なる規制する規範ではなく、私たちのあり方をあらたに
切り拓いていくものとして考えることができないかと思っています。今日は
遺伝学がご専門の三浦正幸先生や、エネルギーなどがご専門の杉山正和先生、
そして教育学で教育の問題を特に扱っていらっしゃる山名淳先生、それから、
歴史学、特に日本の中世の仏教や寺院のことを研究してらっしゃる菊地大樹
先生と、それぞれご専門が異なる先生方にご登壇いただいて、ご専門の立場
からどのような倫理的未来を構想することができるのか、その可能性をご議
論いただければと思っております。
　最初に、薬学系研究科の三浦先生にお話を頂きたいと思います。三浦先生
は、ショウジョウバエなどを使って、細胞を傷つけるとそれが修復する過程
で何が起きるのかということをご研究なさっていて、大変興味深いと思って
います。今日は事前に資料を頂戴しておりまして、「遺伝学と倫理」という
ことでお話を頂きます。では、三浦先生よろしくお願いします。



4

■発表 1「遺伝学と倫理」
三浦正幸

東京大学大学院薬学系研究科 教授

　中島先生、ご紹介ありがとうございました。私は 1－8 薬学部に所属してお
りまして、教室の名前は遺伝学です。私たちの関わる遺伝学と、もう少し大
きい意味での遺伝学が倫理に与える影響について、紹介したいと思います。

　遺伝、遺伝学とよくいわれますが、
少し歴史的なことを紹介したいと思い
ます。チャールズ・ダーウィンが『種
の起源』を発表したことが、遺伝学形
成の大きなきっかけとなったのですが、
遺伝学に関するいくつかの大事なこと
は、ケンブリッジ大学から発出してい
ます。例えばこの写真はケンブリッジ
大学に行ったときのもので、大学の博

物館にビーグル号でダーウィンが採ってきた標本が展示してあったり、建物

1859 C. Darwin（ケンブリッジ大学）が「種の起源」を発表
1866 G. Mendelが遺伝の法則を記した「植物雑種の実験」を発表
1900 G. Mendel論文の再発見
（H. de Vries, E. von Tschermak-Seysenegg, C. Correns）
1906 W. Bateson（ケンブリッジ大学）が遺伝学geneticsという名前を作る
1909 W.L. Johannsenが遺伝子geneという名前を作る

遺伝学の形成

杉山正和（東京大学先端科学
技術研究センター・教授）

三浦正幸（東京大学大学院薬
学系研究・教授）

山名 淳（東京大学大学院情報
学環・教育学研究科・教授）



5■発表 1「遺伝学と倫理」

でも Department of Genetics という遺伝学教室の始まりのような教室があ
ったり。ここから脈々と遺伝学が始まってきているということが、行ってみ
るとよくわかります。
　次に 1866 年、グレゴール・メンデルの『植物雑種の実験』という遺伝の
法則を明らかにした研究があります。この論文はマイナーな雑誌に発表され
たので、あまり多くの方に気付かれることがなかったのですが、1900 年に
なってようやく再発見されました。
　1906 年には、ケンブリッジ大学の生物学者、ウィリアム・ベイトソンが、
初めて遺伝学（genetics）という名前を使い、1909 年にはウィルヘルム・
ヨハンセンが遺伝子（gene）という言葉をつくりました。この辺からモダ
ンな遺伝学という呼び名ができました。

　次にわれわれの形質が遺伝するということに関してです。物理学者がどん
どん分子生物学に入ってくるようになり、より物質的な根拠を求めるように
なっていきます。研究が盛んになってきた 1926 年、コロンビア大学のトー
マス・ハント・モーガンが、ショウジョウバエを使って遺伝子の本体は染色
体にあるという遺伝子説を発表しました。そして 1944 年には、オズワルド・
アベリーらが、遺伝子の物質的な本体はデオキシリボ核酸（DNA）である
ということを示しました。1953 年になると、ジェームズ・ワトソンとフラ

司会 中島隆博（東京大学東洋
文化研究所・教授）

菊地大樹（東京大学史料編纂
所・教授）

コメンテータ 茅根 創（東京
大学大学院理学系研究科・教授）



6

ンシス・クリックが二重螺旋からなる
DNA の構造についての論文を発表し、
大きく進展しました。
　DNA 構造の研究もケンブリッジで
なされ、街のいたるところに螺旋階段
があります。写真はケンブリッジ大学
の非常階段で左巻きでした。左巻き
DNA というのは生物では珍しく、基
本的には右巻きです。ケンブリッジ・

ユニバーシティ・プレスの中にある階段は右巻きになっています。また、ケ
ンブリッジ大学の目の前にあるイーグルという酒場には、ワトソンとクリッ
クが初めて DNA の螺旋構造を発見したというアナウンスをした場所という
ことで、モニュメントがあります。ケンブリッジという街が遺伝学の発祥地
であるということがよく分かります。

　DNA が遺伝子の本体であることが分かってくると、次にこの DNA を操
作する技術が発展していきました。1972 年には、ポール・バーグがサルに
がんを起こす SV40 というウイルスの DNA と、大腸菌の DNA を試験管の
中でつなぎ合わせることに成功したという論文を発表します。これは、異種
の生物の遺伝情報を持った DNA をつなぎ合わせたということで、技術的に
も画期的でしたが、科学者を含めて多くの人が非常に心配しました。つまり、
がんを起こすようなウイルスの遺伝子が大腸菌に入って、それが増えたら大

変なことになるではないかと
懸念されたのです。翌年、バ
イオハザード（生物災害）に
関する会議がカリフォルニア
州のアシロマで行われ、研究
者が自主的にモラトリウムを
設けて、実験を一時凍結し、
その間にどういう危険性があ
るのかきちんと検討しようと
いうことになりました。

遺伝子組換え実験の開始：遺伝学研究と生命倫理との関係

1972 P. BergがSV40と大腸菌のDNAを試験管内でつなぎあわせた。
1973 バイオハザート（生物災害）に関する会議が1973年にもたれ（アシロマ会議I）、
         遺伝子組換え実験に潜在的危険性があるとして「モラトリアム・レター」を送り、実験を一時凍結した。
1975 アシロマ会議IIがあり、研究を厳しく規制する取り決めをした。
　　  これまで科学者が研究を規制するようなことをした前例がなかった。

ヒトゲノム計画：個人情報としてのゲノム配列

1977 W. GilbertとF. Sangerが独立にDNAの塩基配列を決める方法を開発した。
1985 K. MullisがPCR法を開発。
1988 ヒトゲノム情報解読の社会への影響を認識し、ELSI (Ethical, Legal, and Social Issues)の必要性をJ. Watsonが提唱。
1990 ヒトゲノム計画HGPがWatsonを責任者として始まる。15年で30億ドルの巨大プロジェクト。
1993 HGP予算の5%がELSI研究部門に割かれた。
1994 ELSIはELSA (Ethical, Legal, Social Aspects) としてEUで取り入れられ、
          2010年以降はRRI (Responsible Research and Innovation) が主流となった。
          Innovationが入ることでより経済的な価値が重視されることが考えられる。
 2001 30億塩基配列のヒトゲノムのシークエンスが発表された。ゲノム配列は個人情報としてさまざまな使われ方がされ、
          新たな知的財産にもなりうる。
　　   ゲノム解読は、配列を読む方法とバイオインフォマティクスの両方が進展し、高速かつ安価になった。
          ヒトゲノム解読は2000年で１億ドルだったのが、2020年では1千ドルになった。

左巻き

右巻き

1926 T.H. Morganが遺伝子は染色体にあるとする「遺伝子説」を発表
1944 O. Averyらが遺伝子の本体はDNAにあることを示す
1953 J.D. Watson, F. Crickが「デオキシリボ核酸の構造」を発表

遺伝子の分子発見



7■発表 1「遺伝学と倫理」

　さらに 2 年後のアシロマ会議 II（1975 年）は、科学者が自分たちの研究
に関して非常に厳しい規制をかける、ということを決めた有名な会議になり
ました。これは、科学の歴史の中では前例のないことでした。つまり、真実
を明らかにする学問は前に進めることが当たり前だったのですが、バイオハ
ザードの危険が大きいような研究に対しては、科学者自らが規制をつくった
ということで、画期的な会議でした。
　このように実験は非常に慎重に進められてきたのですが、一方で、ヒトゲ
ノム計画という動きがおきます。1977 年にウォルター・ギルバートとフレ
デリック・サンガーの 2 人が遺伝子の配列を読む技術を開発し、1985 年に
はキャリー・マリスが PCR の方法を開発し、この辺からガラリと遺伝子研
究の手法が変わってきました。組換え DNA ができただけでなく、遺伝子の
情報を読めるようになり、さらに PCR でさまざまなソースから DNA を豊
富に増やして解読することができるようになってきたわけです。
　そして 1988 年、ゲノムが読めるようになった状況を鑑み、ワトソンは、
ヒトゲノム研究が将来社会に及ぼす影響が非常に大きいとして、ELSI（Ethical, 
Legal, and Social Issues）を同時に研究すべきであることを宣言しました。
そして 1990 年に、ワトソンを責任者としたヒトゲノム計画が始まりました。
これは非常に大きな国家プロジェクトで予算は 15 年で 30 億ドル。1993 年に、
そのバジェットの 5％が ELSI の研究部門に割かれることとなりました。こ
れは画期的なことではないかと思います。この流れはいまも続いており、
EU では ELSA（Ethical, Legal, Social Aspects）と呼ばれています。
　最近は RRI（Responsible Research and Innovation）として社会への影
響が研究されています。Innovation が入って、経済的な価値もそこに組み入
れられた考え方が出てきました。
　2001 年にヒトゲノム計画が終わり、ヒトのゲノムシークエンスが発表さ
れると、このゲノム配列には非常に大事な個人情報が含まれることが判明し
ました。また、ヒトゲノム計画が完成した時点では DNA 配列を全部読むの
に 1 億ドルかかったものが、2020 年では 1000 ドルとなり、個人が、自分の
ゲノムを読んでください、とうことが可能になってきています。さらにいま、
第 5 世代シークエンサーの開発が進んできているので、ゲノム解読はもっと
安く高速になるでしょう。



8

　このような状況下で、今度は
産業との関わりが深くなってい
きます。1975 年のアシロマ会
議で組換え DNA 実験を制限し
ようという動きがあった中で、
ジェネンテックというベンチャ
ー企業が出てきました。これは
投資家のロバート・スワンソン
と分子生物学者のハーバート・
ボイヤーがつくった会社で、設
立目的は非常にシンプルでした。
いままでは動物組織からインシ
ュリンを精製して糖尿病の治療
に使っていたものを、組換え
DNA を使って大腸菌に作らせ
れば、もっといいものが大量に
できる、というものです。それ
が大成功し、1980 年には当時

のウォール街で最も株価が上昇したバイオテクノロジー企業として名を成し
ました。ジェネンテックは、いまもバイオベンチャーで 1、2 を争う企業です。
サンフランシスコにある半島の一部が会社となっていて、製薬業界で大きな
影響力を持っています。

　もちろん、私たちの疾患はいろいろな原因で起きます。中には遺伝性の疾
患もあり、特定の遺伝子に変異があると極めて高い確率でその病気になると
いう遺伝子変異のほか、例えば一つの疾患を起こすのに複数の遺伝子が同時
に変異する必要がある、あるいは同じ遺伝子変異を持っていても重篤になる
場合もあれば全くならない場合もあります。このように、遺伝子の本体が
DNA だと分かった 1947 年ごろ、疾患と遺伝子の関係は非常に複雑である
というアイデアがビクター・マキューズィックから出されました。
　そして実際に、疾患を引き起こす遺伝子が同定されるようになってきまし
た。神経変性疾患の一つであるハンチントン病の遺伝子座（この遺伝子に変

1976 Genetic Engineering Technology: Genenticが投資家R.A. Swansonと
　　  分子生物学者H. Boyerによって設立された。
　　  ヒトインスリンを大腸菌に作らせる会社。

1980 Genenticの株が公開。ものの数分で３５ドルから８９ドルに上がった。
         当時のウォール街の最も急激な株価上昇であった。
         生命の理解を目指す生物の研究は、バイオテクノロジーの登場で大きく変わった。
　　  その後、組換えDNA技術やDNAに関しては特許論争がおきる。

遺伝子工学のおこり：組換えDNA技術やDNAの知財化

遺伝子と疾患

1947 V.A. Mckusickはポイツ・ジェガース症候群に出会ったことから遺伝学と疾患、
遺伝性疾患を考えるようになった。そして、４つの分類を考えた。
１、一個の遺伝子変異によって、さまざまな器官にさまざまな症状がでる。
     （たとえばファルマン症候群。フィブリリンが原因遺伝子）。
２、複数の遺伝子が一つの生理機能にかかわる（例えば血圧）。
３、遺伝子変異の影響には「浸透度」と「表現度」がある。
４、変異とは単なる多様性に過ぎない。

遺伝子診断

1983 ハンチントン病は連鎖解析によってに初めて遺伝子座が特定された疾患となった。
1993 原因遺伝子Huntingtin (Htt) がポジショナルクローニングによって特定された。

1996 ミリアド社が乳がんのリスク遺伝子BRCA1に対して遺伝子診断の特許を所得した。
         遺伝子診断によって重い未来を考えざるを得なくなってくる。
         これに関してプリバイバーprevivor (pre-survivor)という新しい言葉がつくられた。
         羊水検査でほぼ確実に発症する遺伝子変異がわかると人工中絶も認められる。
         人工授精による着床前診断もできるようになると、堕胎することなく検査ができる。

今後、発症の確率をAIを使って計算するようになるだろう。
しかし、表現型から特定の遺伝子に行くには不確実にならざるおえず、
浸透度の低い遺伝子からの表現型予測は不確実である。
AIの出す診断書が優生学的に使用される危険性がつきまとう。



9■発表 1「遺伝学と倫理」

異があると発症する）が 1983 年に確認され、そのポジショナルクローニン
グが 1993 年に実施されました。
　もう一つ、乳がんのリスク遺伝子としては BRCA1 が有名ですが、企業が
この遺伝子診断に対する特許を取得しています。いまでは、遺伝子診断をす
ると発症の危険性はある程度分かってきます。例えば、ハンチントン病のよ
うに非常に高い確率で発病する遺伝子変異に加えて、低い確率で発症する、
というような遺伝子変異が多数わかってくる時代になっていきます。そうす
ると、知ったことでずっとそれを背負ってしまうプリバイバー（previvor）
と呼ばれる状況も生じてきます。
　羊水検査によって発症リスクの高いダウン症の可能性がある染色体を持つ
ことが判った胎児に関しては、人工中絶を選択することが可能です。現在で
は着床する前にも診断ができ、母体に危険性なく診断ができるようになって
きています。日本ですと、重篤な遺伝性の疾患になるかの診断以外では認め
られていませんが、世界的には遺伝子検査が例えば男女の産み分けなどに使
われている現実もあり難しい問題です。発症確率の計算も今後はおそらく
AI が表舞台に登場してきます。この AI が作る診断書がどう使われるのか、
これからの大きな問題になるのではないかと思います。

　一番怖いのは優生学です。遺伝子の情報がわかる以前に、歴史的には二つ
の動きがありました。一つは、ダーウィンのいとこのフランシス・ゴールト
ンが優生学（eugenics）という言葉を作って積極的に展開しました。一方
でアメリカでは、遺伝的に劣る人々の断種による消極的な優生学が進められ
ました。実際にアメリカでは 1907 年に初めて犯罪者、白痴、強姦者、痴愚
といった人々の断種が認められ、最終的には 30 州でかなりの人が断種の手
術を受けています。
　それから Cold Spring Harbor 研究所の所長であるチャールズ・ダベンポー
トは、1910 年に優生記録局をつくりました。最初は遺伝性の疾患と関係の
ある家系調査をしていたのですが、だんだん人間の行動や知能を関係づける
ようになりました。
　そして 1916 年に、マディソン・グラントが『偉大な人種の消滅』を出版
します。これは、人種差別による優生政策を擁護する本で、ドイツのナチス
にも影響を与えました。1927 年にはヴァージニア州断種法が合憲とされ、



10

法律に基づいて強制断種が行
われ、1935 年にはドイツで
積極的優生学が起こってきま
す。遺伝学の誤った使われ方
は、歴史的に非常に大きな問
題をつくりだしました。

　次に遺伝子治療についてで
す。DNA の配列を読むと、
必ず疾患になる遺伝子変異や
リスクのある遺伝子変異が個
人情報としてわかるようにな
ってきましたが、さらにゲノ
ム編集という技術が出てきま
した。疾患になりやすい、な
りにくいということは遺伝子
と環境によって影響される、
という認識だったのが、さら
に進んで積極的に個人の遺伝

子を変えてしまう、ということも理論的には可能になってきました。ですの
で、遺伝子変異の診断、遺伝子改変をするかしないかという判断に関してこ
れからは新たな議論が必要になっています。
　そしてもう一つ、エピジェネティック（epigenetic）について。遺伝子の
配列は全く変わらないのですが、人が特異な環境に置かれると、一部の形質
に関しては後世まで受け継がれていくということが分かってきています。実
際には、1944 年、第二次大戦のときにオランダがドイツの食料封鎖に遭って、
1 日に 700kcal 以下という状況が長く続きました。このとき生き延びた人か
ら生まれたお子さんが、大人になってから高頻度に肥満や高血圧、糖尿病に
なることが分かり、それが孫にまで伝わることがあるということです。これ
を例にして、様々な環境の影響が次世代に伝わる、というように拡大解釈さ
れてしまうと危険な考え方に結び付く可能性があります。

遺伝子治療
DNAの配列を読み、組換え遺伝子を作成し、ゲノムを改変できる技術ができたことで、
「ヒトの表現型は遺伝子は決まっているが、環境によって大きく影響される」、
ということではなくなってきた。

DOHaD (Developmental Origins of Health and Disease)仮説

1944年の冬にオランダはドイツによる食糧封鎖にあい、1日のカロリーが700キロカロリー以下にまで減少した。
（現在は1400-2200キロカロリー摂取が標準）
飢餓を生き延びた人のコホート研究で、その後、飢餓になった妊婦から生まれた子供が大人になってから
高頻度に肥満や高血圧、糖尿病になることがわかった。その影響は孫にまで伝わっていた。

遺伝子配列の変化なく伝わるこの現象は、様々な環境からの経験が次世代に
伝わるように拡大解釈される危険がある。

Epigenetics (後成学) とは、上記のような遺伝子配列の変化を伴わずに形質に影響を与える
後天的な遺伝子制御を研究する学問。C.H. Waddingtonが造った言葉。

優生学
生まれか育ちか、という言葉を使ったのはダーウィンいとこのフランシス・ゴールトン。
ゴールトンは種の起源が出版されると、自然選択を人為的に行なって人間を改良できるとする優生学eugenicsを唱えた。

19世紀から20世紀にかけてゴールトンは遺伝的に優れた人々に子供をもつよう奨励する積極的優生学を提唱し、
アメリカでは遺伝的に劣る人々（精神薄弱、痴愚）の断種による消極的優生学を進めた。

1899　刑務所の医師ハリー・シャープが消極的優生学に基づき受刑者の断種（精管切除）を行なった。

1907　インディアナ州で「犯罪者、白痴、強姦者、痴愚」と確認された者の断種が認められ、
　　　最終的には30州で同様の法が制定され、1941年までにアメリカ全体で6万人が断種手術を受けている。

1910　Cold Spring Harbor 研究所・所長のチャールズ・ダヴェンポートは優生記録局をつくる。
           家系調査の対象が色素欠乏症やハンチントン病という明らかに遺伝的な貢献が高いものの調査から、
          人間の行動に関する調査を行うようになった。量的な形質を家系で調べることに間違いが生じた。

1916  マディソン・グラントが「偉大な人種の消滅」を出版し北方人種こそ、世界中のどの民族よりも
　　　優れているとの内容で、人種差別主義による優生政策を擁護した。
　　　この本はベストセラーになりドイツ語にも訳されナチスにも影響を与えた。

1927  キャリー・バック（強制断種第一号となった少女）事件で、最高裁がヴァージニア州の断種法を支持した。
          断種はドイツ、スイス、スカンジナビア諸国でも行われた。

1935 ドイツでは積極的優生学をすすめ、「ドイツ人の血統と名誉を保護する法」が施行された。



11■発表 1「遺伝学と倫理」

　次に遺伝学と倫理観の形
成についてです。私の専門
である発生生物学の大変著
名な理論生物学者で、哲学
者といってもいいコンラッ
ド・ワディントンは、ヒト
が進化で得たものは文化を
伝えていく能力であって

（社会遺伝システム Socio－
Genetic System ）、それを
続けていく上で倫理がどう
形成されていくかが一番大
事なのだと唱えています。これはワディントンが描いた絵です。一番左側が
遺伝子型空間です。右の方に行くと表現型で、背が高い、足が速いなど、い
ろいろなものがあります。遺伝子と表現型を 1 対 1 で考えられる場合はシン
プルですが、多くの表現型はそうではなく、遺伝子が働くときに、真ん中に
後成的空間があり、この空間を経て遺伝子がどう働くかということが問題に
なります。この空間はかなり環境の影響を受けるので、例えば寿命や肥満と
いった表現型から特定の遺伝子にたどりつけないということが当たり前にな
ってきます。

　最後に、自分たちの最近の研究の話を少しして終わりたいと思います。私
たちはショウジョウバエを使って、老化の研究をしています。ヒトだと 90
年かかるところ、ショウジョウバエは 90 日しか生きないので、遺伝学を使
った個体老化の研究に使いやすい生き物です。最近注目しているのは栄養と
寿命の関係です。食事制限が寿命にいいということは、聞いたことがあるか
と思います。それを分子遺伝学的に研究してみたところ、メチオニンという
必須アミノ酸を若いときに制限すると、寿命の延伸があり、その仕組みが分
かってきたので、今月プレスリリースをしました。
　こういう報告を出すと反響はあるのですが、間違った解釈も起こります。
つまり、「ではメチオニンを食べなければいいじゃない？」といったことです。
カロリーや食餌制限にもたくさんのやり方、レシピがあります。マウス、シ

この→が全て遺伝子型から生じたわけではなく、環境にも起因する

表現型から出発すれば表現型と遺伝子型との関連性は本質的に不確実になる。
科学は因果関係を求めるが、表現型から入るとそれができない。

ヒトが進化で得たものは文化を伝えていく能力であり（社会遺伝システム：Socio-genetic System）
それを続けていくうえで倫理的信条が不可欠な役割を果たしたと考えた。
C.H. Waddington, The Ethical Animal, 1960, Routledge

倫理観の形成
（ヒトの発生を経て形成される表現型の一つ）

A. Koestler 還元主義を超えて 、1968 The Alpbach Symposium Beyond Reductionism
C.H. Waddington 現代の進化論：後成的（epigenetic）システムの展開　工作社　から改変

遺伝子型空間 後成的空間 表現型空間

1 2 3 4

進化における
適応空間

表現型と遺伝子型対応の不確実性



12

ョウジョウバエ、酵母は寿命の研究によく使われるモデル生物ですが、食餌
制限をしたときに、遺伝的な背景、つまりマウスやショウジョウバエにもい
ろいろな系統があって、系統ごとに影響が異なることも起こります。それは
酵母も然りで、こういうことは当たり前に起こるわけです。寿命という様々
な要因が関わる表現型に関する分子メカニズムの研究は、その一端を明らか
にすることを積み重ねることが重要で、すぐに一般化して拡大解釈してはな
らないのです。
　Genome－wide association studies（GWAS）という、多くの人から DNA
を採ってきて、配列を読んで、疾患などとの相関を調べる研究が進んでいま
す。東大医学部の岡田随象先生はそのリーダーの一人で、遺伝子変異と疾患
の相関を詳しく調べておられます。タンパク質をコードする遺伝子領域に変
異があれば、アミノ酸や蛋白質の構造も変わってきますが、多くの変異は遺
伝子と遺伝子の間にあって、変異が何に影響するかがかわからないことも多
いのです。
　例えば文章に例えると、アミノ酸が変わる＝文字が変わってしまうことな
ので、文章が変わるというのはよくわかります。ですが、遺伝子と遺伝子の
間にあるところの変異は、文章に下線を引くとか、かっこに入れるとか、文
章にメリハリを付ける場所が変わっているということです。これは読み方に
関わるものですので人それぞれに影響が違ってくるのです。ですから、こう
いう情報をどう扱うかということが、これからの課題になります。遺伝学が、
髪の毛の色や目の色といったシンプルな表現型を対象にする場合はよかった
のですが、量的な形質、例えば寿命や肥満といったものを考えるときには、
変異の解釈の仕方を、研究が進んでいく中で同時に考えなくてはいけない時
代に入ってきたということです。
　これは資料に付けなかったのですが、化粧品会社では唾液から DNA サン
プルを採って解析をするサービスが始まっています。DNA 検査によって、
肌の体質などの情報が得られるというものです。いままで、疾患に関する
DNA 診断はありましたが、これからはこのような美容に関することや、東
大農学部の高橋伸一郎先生が研究されているような食物・栄養といった領域
にも大きな影響があるのではないでしょうか。遺伝学をやっている身にして
みると、拡大解釈にならないような注意がさらに必要だと思いました。新し
い生命科学をベースにした遺伝学は、非常に扱いが難しい領域に入ってきた



13■質疑応答

ということで、話題提供を終わりたいと思います。

■質疑応答

中島：ありがとうございました。大
変刺激的なお話を伺ったと思います。
日本では教育学でよく知られている
ジョン・デューイという人がいます
が、彼は元々ヘーゲル哲学をやって
いて、それに反対する、それを越え
ていこうとして、新しい哲学を打ち
出しました。それがプラグマティズ
ム だ っ た の で す が、そ の 中 で、
genetic method という言葉を使っ
ていました。多分、genetic という
言葉が発明されてすぐに使ったか、
あるいはその前なのかもしれないと
思いながら伺っていました。強い因
果律をデューイは否定しています。
それは、ヘーゲルなどが考えたもの
であって、逆に、哲学はもっと弱い因果律というのでしょうか、そこに先生
の言葉を使うと、解釈などが織り込まれていくような因果律を考えなければ
いけない、つまり人間の行為はそんなに簡単に決まるものではない、という
ことを大変強調するのです。そのときに genetic という言葉を使っていたの
ですが、現代的な遺伝学にもそういった問題が響いているということがよく
わかりました。デューイなどもそういうことをすでに見通していたのだなと
感じました。まさに今日は遺伝学の引き起こす倫理の問題がかなり広大であ
るということがわかったかと思います。
　先生方の方で、三浦先生に確認しておきたいことはありますか。

杉山：先端研の杉山です。どうもありがとうございます。ゲノムと表現型に
環境が効いてくるというエピゲノムの話は、先端研でも取り組んでいる研究

司会　中島隆博　東京大学東洋文化研究所
・教授



14

者がいます。特に疾患の発現としての肥
満や高血圧などの話は聞いていました。
環境を人間の表現型の発現から見たとき、
外気温や日射といった外的な環境だけが
エピゲノムに影響するのか、あるいは、
フィジカルなものだけではなくメンタル
と呼ばれるようなもの、例えば人間だっ
たら考え方や、生活様式は中間かもしれ
ませんが、このこともゲノムの発現に影
響することがあるのでしょうか。

三浦：多分、ストレスであるとか、それ
に関連したメンタルも影響する可能性は
あると思います。ストレスに応じて神経、

内分泌組織からいろいろなホルモンが出てくるので、それらは全身性に影響
を与えています。当然その中にはエピゲノムに影響するような刺激として細
胞に入ってくることがありますので、環境には、メンタルなものも要因に含
まれると思います。

杉山：大脳新皮質の活動のような思考活動、ストレスなどの人間が制御しに
くいものだけではなく、むしろ考え方、ポジティブ・シンキングをしている
とその出方が違ってくるということはあるのですか。

三浦：あると思います。ただ、往々にしてこういうことは拡大解釈されがち
なので注意が必要です。われわれ科学者は、ここまでは分かるけれども、こ
こからは想像の世界、という線引きを絶えず言っていかないと危険だと感じ
ています。

杉山：なるほど。

中島：特に優生学的な方向にもっていかれると、いろいろ難しい問題が生じ
ますね。

杉山正和　東京大学先端科学技術研
究センター・教授



15■発表 2「地球温暖化と倫理」

三浦：そうですね。いままでの優生学は、家系や人種で言っていたのですが、
現在は個人情報としての遺伝子情報があるので、AI がその人の遺伝子情報
を分類して、その結果が何かに使われてしまうこともありそうです。すると、
差別につながることが容易に起こり得る危険性があります。

中島：それに対する議論として、何らかの見解が出されているのでしょうか。

三浦：どうでしょう。その分野はちょっと分からないのですが、学会レベル
で議論を進めるということにはまだなっていないと思います。しかし、
DNA 診断に企業がどんどん入ってきています。いまのところ、精神的なも
のや性格的なものにまで踏み込んでいないと思いますが、健康状態に関して
誤った判断が下されたり、病気への心配が助長されたりしないかと心配にな
ります。

中島：フランシス・ゴールトンは指紋研究でも有名ですが、近代の人間の同
一性の問題とは何かということを表に出してしまった人でもあるわけです。
いまの遺伝学が示す優生学的なものから再び、では人間の同一性とはどうい
うものなのだろうかと思います。これは哲学的な問題でもあると思います。
なかなか考えさせられるところにわれわれは立っているのだということがわ
かりました。先生、どうもありがとうございました。
　続きまして、杉山先生のご発表です。杉山先生が教科書でお書きになった、
エレクトロニクスの基礎では量子力学のことをお書きになったということで
すが、最初はやはりエネルギーが中心でしょうか。では、杉山先生よろしく
お願いします。

■発表 2「地球温暖化と倫理」
杉山正和

東京大学先端科学技術研究センター 教授

　コロナのときに対面講義ができなくなって、量子力学の発達を黒板に書い
て伝えたいのにそれができなくなったので、ずっと催促された本を書いて出



16

版したというのがいまの話です。
　改めまして、先端研の杉山です。どうぞよろしくお願いいたします。先ほ
ど中島先生からご紹介いただいたように、いろいろ遍歴をしていまして、元々
は材料系の化学の人間です。ひょんなことから半導体関係の研究をずっとし
ております。もので行きますと、浅野校区に武田先端知ビルがありますが、
その地下にクリーンルームがあります。半導体プロセスが昨今また非常に熱
くなってきておりまして、私が学生から就職するころには半導体はもうボロ
ボロになっていたのですけれども、また何とか国策として復活させようとい
うので、いま、燃えています。今朝も熊本にいたのですが、熊本でも知事を
はじめ、半導体を何とかしようという勢いが非常に強いです。
　そんな分野で研究していたのですが、元々エネルギーをやりたいと思って
化学に入ったので、もう 15 年以上前なのですが、太陽電池に手を染めたの
をきっかけに、もう一度、再生可能エネルギーを中心にエネルギー問題を考
えています。
　最近皆さんも太陽電池は普通のものとして見るようになってきたと思いま
す。その一方で、太陽電池がいくらあってもエネルギー問題は解決しないと
いうことも、最近は当然のことのごとく受け入れられています。そもそも電
気をどうやって貯めるのか、あるいは、電気だけで私たちは暮らせるのか、
という話が普通に語られるようになったことは相当な進歩であると思ってい
ます。そんなところから、太陽電池人間だったのが、最近ではどちらかとい
うとエネルギー全般を語る方が多くなりました。研究者なのか評論家なのか
よく分からなくなってきています。
　そういう中で、本日のお題である「倫理的未来」は、私なりに非常に刺さ
るところがございます。なぜかというと、ちょうど今朝の新聞に出ていまし
たが COP28 が UAE のドバイで開催されておりますが、この COP も、論争
というよりも政治的取引も含めて、表面と水面下での激しい取引の場になっ
ていると思うのです。地球の温暖化はもう「沸騰」とも言われているとおり、
異常気象が非常に激しくなってきています。地球の平均気温が数度上がると
ころを何とか 1.5℃に食い止めようと思っていたけれども、どうも 1.5℃は厳
しいのではないかという話も出てきております。しかし、実はこれは平均気
温の話ではないのです。平均気温が例えば 2℃上がったら、激しい異常気象
が起こります。特に気象の変化が激しい日本のような場所、あるいは東南ア



17■発表 2「地球温暖化と倫理」

ジア地域などは激烈な被害を受けることになります。こちらが本質なのです。
ですから、「2℃ぐらい温度が上がっても、エアコンの設定を少し変えれば
いいや」と皆さん思われるのですが、そういうものではないのです。台風が
たくさん来るとか、大雨が降って洪水が起きるとか、そういうことが本質で
す。ですから、地球温暖化問題は、実は単に、少しエネルギーを余分に使っ
て冷房でも入れて解決すればいいという話では全然なくて、人間が住めると
ころが大幅に変わってしまうというのが非常に大きな問題なわけです。
　地球の長い歴史で考えてみると、このような変化を人間が引き起こしたこ
とはいままでありませんでした。隕石が当たるなど、長い活動の中でいろい
ろな変化がゆっくりと起こっているわけです。その「ゆっくりと」というの
がポイントで、人間はゆっくりとした変化に合わせて何とか適応してきたと
いう歴史があります。ですから、人間が住む場所もどんどん変わってきてい
るので、この地球温暖化も、冗談半分に言えば、もう暖かいところに住むの
はやめて、あるいは台風が来るのが怖かったら、そこからみんな人間が引き
揚げて、シベリアに行きましょうとか、ロシアがこれからは最高の住む場所
になるのではないかとか、そういう話も実はあるのです。
　ただ、この気候の変化は人間が引き起こしたことだと私は考えていますが、
あまりにも速く、いままで人類が経験したことがない激烈な変化だという点
は大きな問題です。そうしますと、数世代以上かけて人間が適応するという
プロセスが、先ほどの遺伝にも少し関係してくると思いますが、できなくな
る。つまり人間が本来、生物として持っていた自然のメカニズムでは、もう
適応できなくなる。あるいは、そこからもう少し知恵を出して、先ほどのよ
うに移住しましょうというアクションを起こすにしても、やはり数世代かか
るというのが現実だと思います。そのスピードをはるかに上回った変化が、
いまわれわれの目の前で起きているというのが現実なのです。
　これが、どのぐらい人々に自分ごととして分かっていただけるかというこ
とが、この気候変動に警鐘を鳴らしている方々の関心事でもあるし、また、
なかなか浸透していないのでもどかしい思いもされているということだと私
は理解しています。
　そういう中で、「倫理的未来」の話に戻しますと、地球温暖化をこれ以上
急速に進行させないようにするためには、明らかに CO2 を吐かないように
するというのが至上命題になっていますが、これは非常に難しいわけです。



18

なぜなら、人類は産業革命以降、化石燃料を豊富に使うことで膨大なエネル
ギーを手にできるという知恵を身に付けました。結果、人馬ではなく蒸気機
関が産業を牽引するという革命が起きて、そこからどんどん人間の支配力が
拡大し、いまやもう月まで、あるいはその外側まで人間が飛んでいこうとす
る状況にもなっています。
　それぞれのエネルギーのいわゆる進化の過程を見てみますと、例えば石炭
は、いままで見えていなかったものが掘れて、それによって蒸気機関ができ
たことで、われわれは飛躍的に便利さを手に入れたわけです。それが固体の
石炭から液体の石油になると、一気に燃えやすくなりました。石炭自動車が、
ガソリンエンジンで走る自動車のように走ることは到底想像できません。昔
の蒸気機関車は、一生懸命、石炭を炉にくべて、あんなに大きな物体がゆっ
くり動くというものでした。それが、私も今朝乗ってきたジェット燃料を使
った飛行機ですと、あの大きさの飛行機がめちゃくちゃ小さいエンジン（タ
ービン）で動いているのです。このように、液体燃料の便利さをわれわれは
享受したのです。
　次はガスになったのですが、石油、石炭から天然ガスへの転換は、実はエ
ネルギーの便益の点から見ると後退なのです。なぜかというと、天然ガスは
非常に運びにくいのです。石炭、石油は簡単に運べるのですが、天然ガスは
基本的にガスですから運べません。多少冷やせば運べるということは科学的
には分かったのですけれども、そんな面倒くさいことをするのですかという
話でした。それが 1970 年代ぐらいから、特に日本では導入されていきました。
これはなぜかというと、実は公害が起こったからなのです。いままで、便利
さにドライブされて燃料の転換が起こっていたのが、人間が目の前で死ぬも
のですから、燃料を変えようという動きが起きました。実は天然ガスへの燃
料転換は、特筆すべきパラダイムシフトだったのです。人間が便利さを追求
した結果として環境が過度な影響を受けて、その結果として人間の生息する
状況が人間に対して不利になり得るということを初めて知ったのが、実はこ
のオイルショックの少し前ぐらいで、天然ガスへの転換の契機でした。たま
たま国際情勢によってオイルが高くなってしまったので、天然ガスのコスト
の不利がなくなって、地政学的にも化石燃料の調達先を多様化できるように
なり、それで一気に石油、石炭から天然ガスへのエネルギー多様化が起きた
というのがいままでの歴史だったのです。



19■発表 2「地球温暖化と倫理」

　ここで何が言いたいかというと、石油までは便利さにドライブされて燃料
が変わって、さらに利用が拡大してきました。しかし公害によってエネルギ
ーの大量利用が制約されそうになったときに天然ガスという便利なものが手
に入ったので、依然として化石燃料の便利さと、多少冷やして海を渡ってガ
スを持ってくるという知恵を導入することで人間はピンチを克服し、見事に、
エネルギー利用の拡大を手にしてきたわけです。
　ここまでは COP が始まる前のはなしです。今回、COP で何を議論してい
るかというと、天然ガスですら、やはり使ってはいけないという話です。つ
まり、いままで人間が全く意識していなかった大気中の CO2 の蓄積が、地
球環境を大幅に変えてしまうことがわかり、目の前で人が死ぬという公害に
ドライブされたエネルギー転換よりもさらに上の、困難なエネルギー転換を
果たさなければいけないという状況に追いやられてしまったのです。
　どういうことかというと、目の前で人は死なないのですが、多分、数十年
たつと人が死に始める。そして激烈な異常気象で人間が死んでも、それは
CO2 のせいだと意識することはそう簡単ではない。そこは直接的な関係がな
かなか見えにくい。COVID のように目の前で人が死んでいくということで
はなく、じわじわと数十年かけて人間の生息環境が大幅に変わってしまった
結果、人間は破滅に追いやられるかもしれない。「かもしれない」というぐ
らいのことで、われわれは化石燃料という極めて便利な燃料の利用をやめま
しょうという状況に追い込まれてきています。これが今回の地球温暖化のポ
イントだと思っています。
　例えば石油から天然ガスに移ったときは、多少冷やせば運べるというぐら
いのペナルティと、ガスは燃えやすいので、発電効率が良くなるといった便
益性が、大体プラスマイナスゼロで、何とかうまく天然ガスへの転換ができ
たわけです。ところが今回は、例えば再生可能エネルギー、太陽光・風力発
電、あるいは太陽光・風力発電から作り出す水素、どれを取っても不便なも
のの集合体なのです。これまでの、少しずつ便益を手にして人間が進歩して
きたというパラダイムから全く想像できない、むしろ、目の前では便益を大
幅に後退させるというエネルギーのシフトにわれわれは追い込まれていると
いう状況です。
　その便益がどこに存在するかというと、目の前ではなくて、2050 年以降、
数十年たった後です。そのときに人類が、より確実に生き延びられるであろ



20

うという環境を手にするために、あえてわれわれはいま、目の前のとても便
利な化石燃料の利用を大幅に減らすことができるのか。

　しかも、日本は化石賞を何回ももらっていますが、なぜ中国はもらわない
のだという議論がいつもあります。私も本当にそう思います。一生懸命議論
している国は、これまではたくさん CO2 を吐いていたのですけれども、実は、
少なくともいまの段階では、そんなに吐いていない。いま、世界で一番 CO2

を吐いているアメリカ、中国、そしてこれからはインドといった国々、特に
中国は、被害者面をしているので、CO2 を吐かないようにしようという当事
者になかなか乗ってこない。そうなると、いくら私たちが我慢して化石燃料
から水素なり再生可能エネルギーに転換しようという努力をしても、大多数
の CO2 を吐いている国が無視したら何も改善しないという状況にもなり得
ます。
　このような状況で、目の前の便益をいかに抑えて、将来のためにわれわれ
がアクションできるのか。いくらわれわれの周りは頑張っても、遠くでは頑
張らない人がいたらどうにもならないという、ある意味諦めにつながりやす
い状況をわれわれが克服して、「いやいや、あなたたちも一緒にやりましょ
うよ」というように持っていけるのかがポイントです。この、いままで人間
が直面したことが恐らくない、非常に困難な転換がいま、求められていて、
国際レベルで対応していこうとしても、一方では足元で戦争といった攪乱が
起きると、いや、エネルギーなんて言っている場合ではないでしょうと、ど
んどん先送りにされるわけです。
　このように目の前の便益を抑えてでも未来の便益を追求しようというとこ
ろに、私は倫理的未来ということも絡んでくるのではないかと思います。ま
た、私たちの身の回りだけで頑張るのではなくて、何とかして世界全体で対
処していきましょうという、要するに自分の道を行きたがる人たちを巻き込
んでいくというところに、またこの倫理という言葉が入ってくるのではない
かと思うのです。
　本来、人間は生き物として、基本的に、直後の生存のためだけに行動する
という古来のプログラムが実装されてきたはずで、そこに数十年先のこと、
あるいは自分の回りから遥かに離れた遠くのことまで考えて行動するという
行動様式を人間の中に implement することが可能なのか。ここが倫理では



21■質疑応答

ないかと私は思っていますし、非常に期待しているのです。その辺のところ
をぜひ議論していかないと、結局、地球の持続可能性はかけ声倒れに終わっ
てしまいます。まさに、倫理的未来を人間が標榜できるのかどうか、人間に
備わった性質が倫理という方向に向かうのかどうか、というところが地球の
持続可能性のポイントになると私は考えています。
　最後に、今日は 16 時から別途、日本工学アカデミーという、工学者が集
まる日本唯一のアカデミーがございまして、そちらでも倫理の別立ての話を
しております。向かっているところは非常に似ておりまして、今日のテーマ
は「AI と倫理」なのです。言葉を操ることができた人間だからこそ、未来
を語ることができる。空間的な直近のことだけではなく、遠くのことまで考
えることができる。そういう想像力が、時間系列でも空間系列でも、遠くま
で及ぶ。これが言語のしわざ、おかげであるならば、果たして AI は倫理に
どう貢献できるのか、あるいは倫理をむしろ抑制する方向に行くのかという
のは非常に興味深いテーマだと思っています。そういった観点からも、AI
は倫理の中で非常に重要な役割をするのではないかと思っているところです。

■質疑応答

中島：杉山先生、ありがとうございました。おっしゃるように、いまの便益
を我慢して未来の危機に備える、それはある種の反自然的な態度を人間がど
のように身に付けるかということだと思います。倫理においての反自然性、
自然的な趨勢や傾向に抵抗することによって、実はかろうじて倫理的な知恵
が開けるのではないかという議論は、洋の東西でこれまでもずっと長く論じ
られてきたことです。例えば中国でいうと、荀子という哲学者は、性に反す
ること、情に反することを人間は発明しないといけないと。そのときに彼は、
礼（ritual）の可能性を倫理の核心に据えていくわけです。人間は、新しい
生活の形式を導入しないといけない、どんどん自然に流されていっては駄目
なのではないかということです。ヨーロッパでも、例えばデイヴィッド・ヒ
ューム、あるいはそれを読むジル・ドゥルーズなどが、やはり倫理の反自然
性に基づいた可能性を議論しました。ですから、いままでやられてこなかっ
たわけではなくて、自然の延長線上に倫理を置くのではなくて、自然性にど
こか反する、抵抗するようなもの、その可能性を考えてきたわけです。それ



22

が、例えば AI の時代においてどのようにして可能なのかということだと思
います。
　生成 AI については、私は、この前も「意味」ということで考え直したの
ですが、AI は非常にもっともらしい文章を書けて、対話もできそうなので
すけれども、AI 自体はその意味を全く理解していません。しかし、人間は、
やはり意味を生きる動物なのですね。では、その意味の次元は自然的なのだ
ろうか、あるいは反自然的なのだろうかと考えると、案外厄介な問題があっ
て、単に自然的なものでは多分ないだろうと思うわけです。だから、何か自
然を超える次元を人間というものはやはり備えているだろうと。それが、先
生がおっしゃるような言語とその意味に関係しているだろうということは、
哲学の世界ではよく考えてきたことなのです。ぜひそこは協力して進めてい
きたいと思っております。
　ひとつ伺いたいのは、化石燃料由来のエネルギーの問題は非常に重要だと
思うのですが、同時に、化石燃料は、例えば農薬や化成肥料といったものに
もつながっています。エネルギーとしての側面が厄介なだけではなくて、農
業という点でも関わってまいりますが、それも含めて、全体をどうやって抑
えたらいいとお考えですか。

杉山：ありがとうございます。先ほどはエネルギーの面を強調してお話しし
ました。結局、人間が欲望を追求して、人間の活動が、自然のバッファの中
である程度許容できるという範囲を超えて、自然を支配しようとする力が及
んでしまう。その最初のきっかけが先ほどの産業革命だったと私は思ってい
ます。そこで、われわれ人類が膨大なエネルギーを利用できるようになった
という観点が一つ重要です。
　同様に、いまおっしゃったように、実は食料増産の問題は非常に重要です。
化学を習う高校生が必ず勉強するハーバー・ボッシュ法というものがござい
ます。水素と窒素からアンモニアを作るというものですが、これが発明され
たことで、食べ物の増産が可能になりました。それまでは、あえて単純化し
て申しますと、アミノ酸に必須な窒素を植物の中に元素として固定するため
の唯一の方法は微生物でした。それが、化学的な方法で最も安定な窒素分子
N・N の三重結合を活性化して、アンモニアというもっと反応性の高い分子
に変換することができるようになったのです。



23■質疑応答

　このハーバー・ボッシュ法の仕組み自体は、化石燃料とは別の次元ではあ
るのですが、結局そういうプロセスを駆動していくのに、やはり化石燃料が
重要だったのです。ですから、化石燃料にさらにプラスして、人間が自然界
に備わっていなかった、新しいスーパー効率的なプロセスを、ある自然原理
から発明するに至って、自然のある意味での循環力を大幅に上回る新しい物
質変換ルートを手にしたわけです。
　もちろん、そういうことはハーバー・ボッシュ法に限らないのですが、そ
の後何が起こるかというと、自然の循環能力を超えて、あるプロセスからあ
るプロセスへの物質変換だけが強調されるものですから、いろいろなものが
たまってしまうわけです。例えば農業でいえば、窒素肥料、人工肥料を使い
過ぎて海洋に多量の窒素が流れ込んでいます。それによって富栄養化が起き
て、生態系が変わってしまう。リンも然りです。
　エネルギーの問題もそうですが、実は物質循環の問題も、人間による過度
なエンジニアリング、つまり、次に及ぼされる影響についての考慮がないま
ま人間の便益だけを追求して導入して、自然のサイクルを大幅に乗り越える
というか、上回る速度で循環系を改変してしまったものですから、いまいろ
いろなところにひずみが出ています。CO2 の蓄積は温暖化問題になりますし、
先ほどの窒素やリンの海洋への蓄積は生態系の変化につながってくるわけです。
ただ、便利な道具を手にするということは、人間の生存欲から見たら、ある
意味必然として起こったことなのだと思うのです。その便利さの先に何が起
こるのかということまで知恵が及ばなかったというのが、いま、人間が直面
している非常に大きな問題です。科学の目が、もう一つ先を明らかにして、
それによって人間が未来を考えていまの行動をモディファイできるのか。科
学の帰結としての反自然性が、人間にもたらされたとき、循環型にもう一度
戻ろう、循環をもう一度復活させようというような動きができるかどうか。
これがいまの人間が陥っている非常に大きな問題だと認識しています。

中島：ありがとうございます。大変明解なご説明を頂きました。では山名先
生お願いします。

山名　興味深いお話をありがとうございました。教育学の立場から関心のあ
ることを一つお伺いしたいと思います。



24

　いまのエネルギーのお話の中で、地球
温暖化の問題を自分ごとにしてもらうた
めに四苦八苦しているというお話があり
ました。そこはまさに今日の私のテーマ
とも関連していて、何か事前打ち合わせ
をしていたのかと思うぐらいです。先生
のご専門の領域の中で、自分ごとにする
ためにどういう工夫が必要なのかという
議論がありましたら教えていただきたい
のですが。

杉山：ありがとうございます。幾つかあ
ると思います。まず、科学をやっている
人が不都合なことに気付いてしまうとい

うことが、まま起きるわけです。例えば CO2 の蓄積によって起こる一つの
現象としてしか捉えていなかったものが、実は量的に壊滅的な影響を及ぼす
可能性があるということに、あるとき、気候モデリングの研究者が気付いた
のだと思います。この不都合な事実をいかに専門家以外の市民に伝えるのか
が、科学リテラシーというか、科学コミュニケーションというか、非常に重
要なポイントになると思うのです。ここに失敗すると、例えば妙に不安をあ
おってしまい、人間はヒステリックな反応をするので、持続可能なレスポン
スができなくなると思います。
　同時に、あおりすぎると今度は反勢力が必ず出てきますから、いやいや、
そんなものは絶対うそに違いないという話になります。われわれにとって快
適ではない科学的な知識をいかに広くシェアするのか。しかも、専門家でし
か分かり得ないような言い方ではなく、かといって結論だけを伝えて妙に不
安をあおるのも良くないと思うので、そこのコミュニケーションが非常に重
要です。
　大事なことは、まず科学的な知見で起こり得る危険をしっかりと皆さんで、
特に若い人とシェアする。いまの日本では、恐らく若い人にもきちんと情報
が伝わっていると思います。例えば先ほどの気候変動では、その後どうやっ
て行動を起こしていくのかという自発的な考察というか、アクションにつな

山名 淳　東京大学大学院情報学環・
教育学研究科・教授



25■質疑応答

がる知識の共有から行動への変容というものが、いまは非常に弱い。諸外国
の、特にヨーロッパ系の若者はいま、非常に怒っているわけですが、日本で
はあまりそういう動きはない。ある意味、国が安定しているという言い方も
できるかもしれませんが、一方で、日本の温暖化への取り組みが遅いといわ
れますし、またそれがうまく国民にも共有されていないというところも大き
なポイントかと思います。
　そういう不都合な真実をいかに皆さんで共有して、それをアクションにつ
なげていくのかという、そこの科学の役割と、科学を超えたコミュニケーシ
ョンの役割、教育の役割が、今後ますます重要になってくるのではないかと
私は思っています。

中島：ありがとうございました。三浦先生いかがでしょうか。

三浦：いかに不利益を生み出しているかがきちんと分かるということが大事
だというお話なのですけれども、アシロマ会議での、組換え DNA 実験を制
限しようという動きの中で、科学者は実験を進めたい、新しいものを使って
新しい実験をしたいということで、会議がまとまる直前まで大変なせめぎ合
いがありました。どうにかしてうまく逃げ道を作って実験ができないかとい
う意見もあったそうです。しかし「制
限しない」としてしまって何かあった
ときに、どういうことが自分に降りか
かってくるのか。その会議にはマスコ
ミや法律家の人もいて、全体でいろい
ろなことを科学者にインプットした結果、
科学者が制限を納得したそうです。つ
まり、その会議に出ているような研究
ディレクターたちは、訴訟がおきると
もう研究どころではなくなることも理
解したのです。このエネルギーの問題
に関しても、開発する段階で科学者が
いきなり一般の人と理解し合うという
のは難しいのかもしれないので、そう

三浦正幸　東京大学大学院薬学系研
究・教授



26

いうステップは必要なのかもしれません。

杉山：全く賛成です。多分、本来の総合知はそういう話だと思うのですね。
三浦先生がおっしゃるように、先ほどのエネルギー循環や物質循環というこ
とを、いきなり一般市民とコミュニケーションしようと思っても、そこに起
こり得るリスクなどをいかに広範に、特に社会学的な範囲から認識すること
ができるかというと、非常に難しいと思います。もう一つのキーワードは、
先生がおっしゃるように「自分ごと」だと思うのです。「私は取りあえずいま、
ここで分かったからうれしい」「私はこのエネルギーがもっと得られたらう
れしい」というところから、もう一回りしたときにブーメランで返ってくる
ことを「自分ごと」としてどこまで可視化できるのかということが、これか
らの持続可能性な科学の発展を考えていく中で極めて重要なポイントだと改
めて認識しました。ありがとうございます。

中島：ありがとうございました。いま、哲学の世界では、生の形式（form 
of life）の見直しをする議論が進んでいて、イタリアのジョルジョ・アガン
ベンという哲学者は、「いと高き貧しさ」を生の形式にしないといけないと
強く主張しています。私たちのあり方、生のあり方自体をやはり見直す必要
があるのではないかということは、いまのご発表やご議論からもあらためて
感じさせられました。
　続きましてのご発表は、山名先生にお願いしたいと思います。先生は『記
憶と想起の教育学』（勁草書房、2022 年）という大著を出されまして、「モ
ノとコトの間」というようなこともおっしゃっているのですが、記憶の問題
も大変深く研究なさっていらっしゃいます。今日はまさにタイトルも「記憶
の教育学」ということでございます。山名先生、よろしくお願いいたします。



27■発表 3「記憶の教育学 ―『倫理的未来』という主題を意識して―」

■�発表 3「記憶の教育学 
―『倫理的未来』という主題を意識して―」

山名 淳
東京大学大学院情報学環 教育学研究科 教授

　山名です。どうぞよろしくお願いいたします。三浦先生、杉山先生のお話
を伺いながら、いろいろと触発されることがありました。一つだけ挙げると
すれば、ギュンター・アンダースという哲学者が、原爆の問題との関係で、
人間は「プロメテウス的落差」に苛まれているというようなことを言ってい
たことを思い出しました。プロメテウスは火を人間にもたらした神なのです
が、それはアンダースによれば、例えば炎というのは、自然から私たちが得
て、文化によって発展させられて、それが原爆に至ってしまった、という見
立てなわけです。そういう意味でいうと、一方で、人間ができることは果て
しなく増大していきますが、他方で、人間の想像力は依然として限られてい
る。私たちは、増大してしまった文化の力と、それがもたらす影響を想像す
るということの間の落差をいまだに埋められていない。そのことを強調して、
それでも私たちには何ができるのか、というようにアンダースは考えました。
その辺りは、自分にもインパクトがあって、今日のお話とも関わりつつ、先
生方のお話と結び付くのではないかと思ったところです。

　簡単に自己紹介をさせていただきますと、専門は教育哲学・思想史です。
1990 年代にドイツに留学していたこともあり、それ以降、日独比較研究を
行うことも多くあります。最近は学際的な記憶論、特に集合的記憶論という
ものを基盤にした教育学を構
想しています。集合的記憶に
ついては少し後で補足させて
いただきます。具体的なテー
マに関していうと、平和教育
や防災教育、アート論、道徳
教育、環境教育などについて
論じる機会が最近多くなって

2023/12/7

1

記記憶憶のの教教育育学学
──「「倫倫理理的的未未来来」」とといいうう主主題題をを意意識識ししてて──

山山名名 淳淳
「「新新ししいい啓啓蒙蒙ののたためめのの連連携携研研究究機機構構」」創創設設ののたためめのの座座談談会会 第第2回回「「倫倫理理的的未未来来をを構構想想すするる」」

2023年年12月15日 12時30分 - 14時30分
東京大学東洋文化研究所3階 大会議室／Zoom

1

専門は、教育哲学です。

ドイツ留学の後、ドイツ人研究者と協同で日日
独独比比較較研究を多く行ってきました。

最近は、学際的な集合的記憶論を基盤とし
た教育学（メモリー・ペダゴジー）を構想し
ています。

教育哲学の議論を土台にして、平和教育、防災
教育、アート論、道徳教育、環境教育などについ
て論じる機会を与えていただいております。

2

宜しくお願いいたします

アストリッド・エアル『集合的記憶と想
起文化──メモリー・スタディーズ入
門』（山名淳訳）、水声社、2022年

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育



28

います。右側に見ていただいていますのは、アストリッド・エアルさんとい
う記憶の研究者がいて、去年、その人の『 Kollektives Gedächtnis und 
Erinnerungskulturen（メモリー・スタディーズ入門）』を翻訳させていただ
きました。

　ざっくり言うと、私の関心
は二つあって、それがクロス
しています。一方で、先ほど
申し上げた記憶の教育学があ
ります。記憶というと、一般
には私たち個人の脳なり、あ
るいは心なりにあるというイ
メージだと思いますが、集合

的記憶論の場合は、記憶は、そもそも私を取り巻く環境と私の間で紡がれる
ものなので、全く純粋な個人の記憶はないというのが、ある種の前提です。
そうした観点から眺めると、教育は、そうした集合的記憶の生成を媒介する
営みという側面を持っています。
　他方で、私が気になるのは、カタストロフィといいますか、災厄の問題で
す。戦争、自然災害、人工的な巨大システムの破綻、世界規模の気候変動、
あるいはパンデミック。今日では、こういった災厄が複数あるというだけで
なく、複雑に絡み合っているために、理解と対応がより一層困難であるよう
に見えます。にもかかわらず、こうした災厄の問題を次世代に伝えなくては
いけない。先ほどの話と通じるかと思いますし、もう少し言えば、（2023 年）
5 月のマルクス・ガブリエルさんの話とシンクロしているような気が自分で
はしています。そのこととの関連で、教育に何ができるのかということを、
2010 年代の真ん中辺りから、教育哲学の仲間と考えていました。その時、
記憶について論じるには、皆それぞれ理論的には曖昧な土台の上に成り立っ
ている、という思いがありましたので、それから記憶論の勉強を始めて、そ
の成果として『記憶と想起の教育学』という論集を編ませていただきました。

　以上のような関心に基づいて行ってきた考察や活動は多岐にわたりますが、
具体的な活動を一つ紹介させていただきます。それは、クリマハウスに関す

2023/12/7

2

3

集合的記憶論を基盤とし
た教育学を構想していま
す。

記記憶憶のの教教育育学学 災災厄厄のの教教育育学学

戦争、自然災害、人工的な巨大システム

の破綻、世界規模の気候変動、パンデミッ

ク……。今日、それら「災厄」は複数である

というだけでなく、複雑に絡み合っている

記憶の問題とも関わって気
になるのは、災厄の問題です。

ために、理解と対応がよりいっ

そう困難であるようにみえる。

教育（学）には何ができるか。

災厄の記憶に関する教育学

山名 2022 山名 2017

記憶は個人の持ち物のようなも

のではない。記憶は私を取り巻く

環境と私の間で紡がれる。そうし

た観点から眺めると、教育はそ

うした（集合的）記憶の生成を媒

介する営みとみなされる。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

4

地地球球のの記記憶憶をを文文化化的的記記憶憶にに移移しし込込むむ仕仕組組みみ

気候体験ミユージアム

それらを「文化的記憶」（Assmann 2001）に落とし込んだ

アーキテクチャ（＝人工的構成物）としてのミュージアム

地球の記憶

文化の記憶「自然」の記憶

地地理理・・地地学学的的なな対対象象物物
・石や珊瑚礁のなかに凝集
されている時間の流れや自
然のダイナミズム（ダゴニェ
(1987)の「地学的まなざし」、
eg. 渡名喜 2023: 144f.）。

人人間間がが「「世世界界」」ととのの相相互互
作作用用をを通通じじてて「「世世界界」」にに生生
みみ出出すすああららゆゆるる創創造造物物とと
そそのの作作用用のの集集積積

写真提供: Klimahaus Bremerhaven

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育



29■発表 3「記憶の教育学―『倫理的未来』という主題を意識して―」 

るイベントです。
　クリマハウスは、日本では
ほとんど知られていませんけ
れども、ドイツのブレーマー
ハーフェンという港町にある
気候体験ミュージアムです。
一言で申せば「地球の記憶を
文化的記憶に移し込む仕組
み」、というのが私のつけたフレーズです。「地球の記憶」とは、一方で、例
えば石や珊瑚礁の中に凝集されているこれまでの時間の流れや自然のダイナ
ミズムみたいなものがあって、それを自然の記憶というように広義に解釈す
るとします。そういうものは時間が経つに従って変わっていくわけですが、
そういったものに人間は介入していきます。それを広い意味で文化と呼ぶと
すると、地球の記憶は「自然」の記憶と「文化」の記憶の、ある種、交差し
たところに生じています。アスマンの言葉を用いるとそうした「文化的な記
憶」を、ミュージアムというある種のアーキテクチャの中に移し込む。例え
ばさまざまなデータや、物そのもの、あるいは情報が文字になっているもの、
あるいは何かゲームのようなものなど、そういったものの複合体によって人
間形成の作用を生じさせる。その辺りが、自分にとってはとても興味深いと
ころでした。
　一番興味深いのは、地球の記憶の延長上にある未来のカタストロフィ、つ
まり極端気象や気候変動の問題をどうやってミュージアムの来館者とある種
シェアして、そして出口を出たときに、思考や行動が少しでもいいから変わ
り得るのか、その実験をしている制度としての側面をこのミュージアムが有
していることです。自分自身は教育学研究科の海洋教育センター長を仰せ使
っていますので、その立場でオンライン講演を開催して、このクリマハウス
の科学コミュニケーションの担当者にレクチャーをしていただいて議論しま
した。

　以上のような活動は、この座談会の関心に直接関わるような気がしていま
す。会の趣意文に教育のことを絡めていただいており、私はそこには共感す
るところがありました。教育がどう絡むのかというときのイメージは、ざっ

2023/12/7

2

3

集合的記憶論を基盤とし
た教育学を構想していま
す。

記記憶憶のの教教育育学学 災災厄厄のの教教育育学学

戦争、自然災害、人工的な巨大システム

の破綻、世界規模の気候変動、パンデミッ

ク……。今日、それら「災厄」は複数である

というだけでなく、複雑に絡み合っている

記憶の問題とも関わって気
になるのは、災厄の問題です。

ために、理解と対応がよりいっ

そう困難であるようにみえる。

教育（学）には何ができるか。

災厄の記憶に関する教育学

山名 2022 山名 2017

記憶は個人の持ち物のようなも

のではない。記憶は私を取り巻く

環境と私の間で紡がれる。そうし

た観点から眺めると、教育はそ

うした（集合的）記憶の生成を媒

介する営みとみなされる。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

4

地地球球のの記記憶憶をを文文化化的的記記憶憶にに移移しし込込むむ仕仕組組みみ

気候体験ミユージアム

それらを「文化的記憶」（Assmann 2001）に落とし込んだ

アーキテクチャ（＝人工的構成物）としてのミュージアム

地球の記憶

文化の記憶「自然」の記憶

地地理理・・地地学学的的なな対対象象物物
・石や珊瑚礁のなかに凝集
されている時間の流れや自
然のダイナミズム（ダゴニェ
(1987)の「地学的まなざし」、
eg. 渡名喜 2023: 144f.）。

人人間間がが「「世世界界」」ととのの相相互互
作作用用をを通通じじてて「「世世界界」」にに生生
みみ出出すすああららゆゆるる創創造造物物とと
そそのの作作用用のの集集積積

写真提供: Klimahaus Bremerhaven

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育



30

くりとこんなイメージです。
ご覧いただいているスライド
の左にある地球儀のようなも
のが、ある種の倫理的な未来
だとすると、それは人と人の
関係だけではなく、自然や物、
あるいは人間が創り出したテ
クノロジーなど、そういうも

ののエコロジカルなシステムだというのが一つのイメージです。それは私た
ちの遠い先にあるというだけではなく、具体的に言えば、次から次へと世代
が変わっていくという時間の軸というものがあって、そこに人々がいる。そ
こに教育というテーマがどう関わるかというと、つまり未来への接触として
の教育、あるいは子どもは未来との接面と言ってもいいと思うのですけれど
も、そこに関与すること自体が、倫理的な営みなのではないかと思います。
　関連する哲学者や理論家の言葉では、例えば、ハンス・ヨナスという人が、
まだ生まれていない存在への責任（responsibility）について論じていたり、
ウルリッヒ・ベックという社会学者が、コスモポリタンな連帯を強調したり、
また先ほど言ったギュンター・アンダースの、カタストロフィを前にして、
未来と過去を逆転して、その発想によって新たな共同体を作ろうというよう
な発想を提示してみたり。さらに、アンダースの思想を引き受けたデュピュ
イという人が、懸命なカタストロフィ論というものをフランスで展開してい
る。そういったことが浮かんできます。それらの詳細について今日はお話し
することはありませんが、後述するとおり、この種の問題を考えるときには
少なくとも二つの想像力が必要なのではないかと思っています。

　ところで、「集合的記憶論
って何？」という方もいらっ
しゃると思いますので、本当
に簡単にモデル化してみまし
ょう。エアルという人は、集
合的記憶は少なくとも二つの
要素を含んでいると言います。

2023/12/7

3

■■2種種類類のの想想像像力力がが必必要要（（後後述述））

• ままだだ生生ままれれてていいなないい存存在在へへのの「「責責任任（（応応答答性性））」」
（H. ヨナス）

• 「コスモポリタンな連帯」（U. ベック）

• カタストロフィを前にした「時間の逆転」と「新たな共同
体」（G. アンダース）

• 「賢明なカタストロフィ論」（J.-P. デュピュイ） etc.

5

Y
身体

X

脳

文化

社会

「倫倫理理的的未未来来」

「倫理的未来」への実践としての教育

「「遺遺伝伝学学ややエエネネルルギギーーとといいっったた、、先先端端科科学学技技術術がが開開ここううととすするる地地平平
をを、、よよりり望望ままししいい⽣⽣にに資資すするるよよううににすするるににははどどううすすれればばよよいいののかかをを、、
教教育育やや宗宗教教とといいっったた領領域域ととのの対対話話をを通通じじてて考考ええててみみたたいいとと思思いいまま
すす」」。。（（本本座座談談会会のの趣趣意意⽂⽂よよりり、、朱朱書書きき強強調調はは報報告告者者））

未来への接触

としての教育

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

「「集集合合的的記記憶憶」」論論ににおおけけるる個個人人とと社社会会のの関関係係
（（Erll 2017:96のの図図式式ををももととににししてて報報告告者者がが作作成成））

6

社社会会・・文文化化のの構構造造・・行行為為かからら影影響響をを受受
けけたた個個人人のの記記憶憶

個個人人のの記記憶憶にに作作用用すするる
社社会会・・文文化化のの構構造造・・行行為為

集集合合的的記記憶憶

教教育育＝文化や他者との相互作用を介して集合的記憶を生成・継承・更新する営み

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

文化のスキーム

2023/12/7

3

■■2種種類類のの想想像像力力がが必必要要（（後後述述））

• ままだだ生生ままれれてていいなないい存存在在へへのの「「責責任任（（応応答答性性））」」
（H. ヨナス）

• 「コスモポリタンな連帯」（U. ベック）

• カタストロフィを前にした「時間の逆転」と「新たな共同
体」（G. アンダース）

• 「賢明なカタストロフィ論」（J.-P. デュピュイ） etc.

5

Y
身体

X

脳

文化

社会

「倫倫理理的的未未来来」

「倫理的未来」への実践としての教育

「「遺遺伝伝学学ややエエネネルルギギーーとといいっったた、、先先端端科科学学技技術術がが開開ここううととすするる地地平平
をを、、よよりり望望ままししいい⽣⽣にに資資すするるよよううににすするるににははどどううすすれればばよよいいののかかをを、、
教教育育やや宗宗教教とといいっったた領領域域ととのの対対話話をを通通じじてて考考ええててみみたたいいとと思思いいまま
すす」」。。（（本本座座談談会会のの趣趣意意⽂⽂よよりり、、朱朱書書きき強強調調はは報報告告者者））

未来への接触

としての教育

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

「「集集合合的的記記憶憶」」論論ににおおけけるる個個人人とと社社会会のの関関係係
（（Erll 2017:96のの図図式式ををももととににししてて報報告告者者がが作作成成））

6

社社会会・・文文化化のの構構造造・・行行為為かからら影影響響をを受受
けけたた個個人人のの記記憶憶

個個人人のの記記憶憶にに作作用用すするる
社社会会・・文文化化のの構構造造・・行行為為

集集合合的的記記憶憶

教教育育＝文化や他者との相互作用を介して集合的記憶を生成・継承・更新する営み

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

文化のスキーム



31■発表 3「記憶の教育学―『倫理的未来』という主題を意識して―」 

　一方で、個人の記憶と呼べそうなものに対して影響を与える、文化的なあ
る種のシステムの総体のことを「集合的記憶」と呼びます。生まれたときに
既にそこにある過去の情報、例えば絵画や映画、本などはもちろんですし、
建物やモニュメント、さらに言うと年中行事といったものが私たちを覆って
いて、それらの影響を受けながら私たちは経験し、それを記憶として蓄積し
ていくというイメージです。
　他方で、それらが文化のスキームになって私たちに影響を与えて、ある種
の社会の影響を受けた個人の記憶というものが生じる。それもまた、この研
究の領域では集合的な記憶と呼ばれています。そういったものを持った個人
が、さらにまた文化的な記憶としての集合的な記憶に、ある種のさまざまな
影響を与える、そして変化させることによって、またそれが個人に影響を与
える……。集合的記憶の概念はそういう駆動をなしているというイメージを
持っています。
　私にとって重要なのは、「では教育って何？」という話なのですが、いま
述べたような二つの集合的記憶の要素を駆動させていく試みなのだと考えま
した。このイメージで教育のことを捉えたら何が言えるのかというのが、自
分の思考実験です。

　いまの思考に基づけば、教
育はもちろん、学校教育だけ
がフィールドとして浮かび上
がるわけではありません。学
校教育は教育の意図がとても
強いので、目に見えやすいの
ですけれども、ミュージアム
なども、先ほどクリマハウス
の例を挙げましたが、明確なカリキュラムはないにしても、そこに来る人に
対して何らかの作用を及ぼすことを密かに期待した、広い意味での教育施設
でもあります。
　あるいはもう少し見えにくいところでいうと、都市にあるモニュメント、
あるいは建築物など、都市構造自体が私たちに影響を与えていて、間接的に
私たちの記憶というものを生み出していくという意味では、これも広い意味

2023/12/7

4

「「集集合合的的記記憶憶」」論論ににおおけけるる個個人人とと社社会会のの関関係係
（（Erll 2017:96のの図図式式ををももととににししてて報報告告者者がが作作成成））

7

文化のスキーム

集集合合的的記記憶憶

教教育育＝文化や他者との相互作用を介して集合的記憶を生成・継承・更新する営み

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

デザイン・技術協力： 小松尚平氏、吉田博嗣氏

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck

8

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク（Ulrich Beck, 1944－2015）

「世界リスク社会」論
・現代社会はその発展とともに地球規模の大きなリスクを生み出してい
る（気候変動や原発事故など）。
・広範囲のリスクは世界規模であらゆる人びとに分配されている。
・そうしたリスクの生起には人間自身が関与しており、問題状況を予期
して対応することが求められる。
・新たな世世界界市市民民的的（（ココススモモポポリリタタンン））なな連連帯帯とと倫倫理理が必要となる。

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世 etc.））をを主主題題とと
すするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育



32

では人間形成空間とみなせます。現代社会ではバーチャル空間がいま言った
幾つかの層に、ある種、覆いをかける形で影響を与えているというのが、こ
こでのイメージです。

　いま述べたようなことを前
提にしつつ、カタストロフィ
との関係で何が言えるのかと
いうことです。何人も重要な
人物はいますが、先ほど名前
だけ挙げたウルリッヒ・ベッ
クという人の「世界リスク社
会」論は、集合的記憶論の中

でも重視されているものの一つです。特に重要なのはカタストロフィとの関
係です。彼によると、現代社会はその発展とともに地球規模の大きなリスク
を生み出していると。例えば先ほどの気候変動や原発事故も入ってくるかも
しれません。そして、広範囲のリスクは世界規模であらゆる人々に分配され
ていて、でも、ここにも格差があると言われていますが、そこは今日は問題
にしません。そのリスクの生起には人間自身が関与しており、問題状況を予
期して対応することが求められる。これは、先ほどからのこの座談会でのメ
ッセージにも呼応していると思います。
　彼の最終的なメッセージとしては、新たな世界市民的な連帯と倫理が必要
だというわけです。

　こうしたベックの理論を集合的な記憶論に導入した人として、ダニエル・
レヴィとナータン・シュナイ
ダーという人がいます。彼ら
のキーワードは「コスモポリ
タンな想起」です。
　この 2 人によれば、「ホロ
コースト」はグローバルな文
脈の中で大量殺戮のシンボル
となり、その犠牲者に対する

2023/12/7

5

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

9

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世 etc.））をを主主題題とと
すするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

ダダニニエエルル・・レレヴヴィィ(Daniel Levy, 1962 -), ナナーータタンン・・シシュュナナイイダダーー(Nahtan Sznaider, 1954 -)

「「ココススモモポポリリタタンンなな想想起起」」
• ベックの議論を記憶論に結びつけたのは、レヴィとシュナイ

ダー。

• 彼らによれば、「ホロコースト」はグローバルな文脈のなかで
大量殺戮のシンボルとなり、その犠牲者に対する世界規模
の追悼を促し、記記憶憶ののモモララルル化化とと「「ココススモモポポリリタタンンなな想想起起」」を
もたらしているとされる（Levy/Sznaider 2007 [2001]）。

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck

10

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世界界 etc.））をを主主題題
ととすするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク（Micha Brumlik, 1947 - ）

道徳教育の基盤としての災厄の記憶
• こうした考え方を教育に寄せて議論しているのは、教育学者ブルムリク。

• 彼は、「歴史のなかで突出して悲惨であった出来事を集団として、また個
人として想起することは、より平和で、より公正で、民主主義的な世界へ
の道筋を準備する手段」（Brumlik 2016: 6）となると主張。

• 他者への「最果ての愛」を理念とした世界市民的な人間形成が必要とも。

• 教育哲学者ローター・ヴィガーは、そこに災厄の「グローバルな記憶」を
基盤とした「ある種の道徳教育」（ヴィガー 2022: 11）をみる。

2023/12/7

4

「「集集合合的的記記憶憶」」論論ににおおけけるる個個人人とと社社会会のの関関係係
（（Erll 2017:96のの図図式式ををももととににししてて報報告告者者がが作作成成））

7

文化のスキーム

集集合合的的記記憶憶

教教育育＝文化や他者との相互作用を介して集合的記憶を生成・継承・更新する営み

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

デザイン・技術協力： 小松尚平氏、吉田博嗣氏

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck

8

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク（Ulrich Beck, 1944－2015）

「世界リスク社会」論
・現代社会はその発展とともに地球規模の大きなリスクを生み出してい
る（気候変動や原発事故など）。
・広範囲のリスクは世界規模であらゆる人びとに分配されている。
・そうしたリスクの生起には人間自身が関与しており、問題状況を予期
して対応することが求められる。
・新たな世世界界市市民民的的（（ココススモモポポリリタタンン））なな連連帯帯とと倫倫理理が必要となる。

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世 etc.））をを主主題題とと
すするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育



33■発表 3「記憶の教育学―『倫理的未来』という主題を意識して―」 

世界規模の追悼を促し、記憶のモラル化と「コスモポリタンな想起」をもた
らしていると言います。彼らはこうした「ホロコースト」概念のグローバル
化のネガティブな部分も議論しているのですが、基本的にはポジティブに論
じています。

　こうした議論は、教育学の
中にも入ってきています。代
表者としてドイツの教育学者
ブルムリクという人を挙げま
した。彼は、歴史の中で突出
して悲惨であった出来事を、
集団として、また個人として
想起することは、より平和で、
より公正で、民主主義的な世界への道筋を準備する手段となると主張してい
ます。彼が期待するのは、他者への「最果ての愛」という壮大なものなので
すけれども、たとえそれが理念的であるとしても、それを想定するというこ
とに彼は何か希望を見出そうとしています。
　ヴィガーという教育哲学者は、そこには、災厄のグローバルな記憶を基盤
としたある種の道徳教育があるのではないかと述べています。
　ホロコーストの場合は過去の記憶ですけれども、これにバリエーションを
加えて、未来のカタストロフィというものを想像し、その想像と教育と結び
付けるというのも、広い意味で世界リスク論的な教育学の範疇に入ってくる
かと思います。

　本当に大ざっぱな話なので
すけれども、では、そういう
ことに教育や教育学は目を向
けてこなかったかというと、
もちろんそういうことではあ
りません。いまご覧いただい
ているのは、いま述べたよう
な、さまざまなカタストロフ

2023/12/7

5

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

9

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世 etc.））をを主主題題とと
すするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

ダダニニエエルル・・レレヴヴィィ(Daniel Levy, 1962 -), ナナーータタンン・・シシュュナナイイダダーー(Nahtan Sznaider, 1954 -)

「「ココススモモポポリリタタンンなな想想起起」」
• ベックの議論を記憶論に結びつけたのは、レヴィとシュナイ

ダー。

• 彼らによれば、「ホロコースト」はグローバルな文脈のなかで
大量殺戮のシンボルとなり、その犠牲者に対する世界規模
の追悼を促し、記記憶憶ののモモララルル化化とと「「ココススモモポポリリタタンンなな想想起起」」を
もたらしているとされる（Levy/Sznaider 2007 [2001]）。

ウウルルリリッッヒヒ・・ベベッックク
https://en.wikipedia.org/wiki/Ul
rich_Beck

10

D・・レレヴヴィィ / N・・シシュュナナイイダダーー
https://www.memorystudies-
frankfurt.com/people/daniel-levy/
https://aktuelles.uni-frankfurt.de/veranstaltungen/reihe-
new-frontiers-in-memory-studies-laedt-ein-zum-vortrag-
von-prof-dr-natan-sznaider/

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク
https://www1.wdr.de/dossiers/religion/judent
um/dialog100.html

集集合合的的記記憶憶論論のの主主題題ととししててののカカタタスストトロロフフィィ

21世世紀紀にに入入っってて（（ととくくにに2010年年代代後後半半かからら））、、メメモモ

リリーー・・ススタタデディィーーズズににおおいいてて「「カカタタスストトロロフフィィ」」（（戦戦争争、、
核核兵兵器器、、虐虐殺殺、、気気候候変変動動、、人人新新世世界界 etc.））をを主主題題
ととすするる考考察察がが増増加加傾傾向向ににああるる。。

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

ミミヒヒャャ・・ブブルルムムリリクク（Micha Brumlik, 1947 - ）

道徳教育の基盤としての災厄の記憶
• こうした考え方を教育に寄せて議論しているのは、教育学者ブルムリク。

• 彼は、「歴史のなかで突出して悲惨であった出来事を集団として、また個
人として想起することは、より平和で、より公正で、民主主義的な世界へ
の道筋を準備する手段」（Brumlik 2016: 6）となると主張。

• 他者への「最果ての愛」を理念とした世界市民的な人間形成が必要とも。

• 教育哲学者ローター・ヴィガーは、そこに災厄の「グローバルな記憶」を
基盤とした「ある種の道徳教育」（ヴィガー 2022: 11）をみる。

2023/12/7

6

環環境境教教育育

科科学学技技術術教教育育

人人間間 Mensch

脅脅威威

脅脅威威 カカタタスストトロロフフィィ

カカタタスストトロロフフィィ

自自然然 Natur

保保全全

11

開開発発防防災災教教育育

震震 災災

津津 波波

戦戦 争争

ジジェェノノササイイドド

テテ ロロ

火火山山噴噴火火

大大規規模模事事故故

シシスステテムム崩崩壊壊

迫迫 害害

環環境境汚汚染染飢飢 饉饉

雪雪 崩崩

洪洪 水水

シシスステテムム崩崩壊壊

平平和和教教育育緊緊張張関関係係

広島の平和教育
広島平和記念公園論

「原爆の絵」プロジェクト論

災厄の教育

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

12

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

例としての地球温暖化と記憶の教育

過過 去去 未未 来来

未未来来ににおおけけるるカカタタスストトロロフフィィのの想想像像

過過去去ににおおけけるるカカタタスストトロロフフィィのの想想起起

「「 時時間間ははルルーーププのの形形状状をを
ななしし、、そそのの中中でで過過去去とと未未来来
ががおお互互いいをを決決定定しし合合うう」」
（（デデュュピピュュイイ 22001111::  1144））

時間の経過 現現 在在

社社会会変変容容のの加加速速化化

未未 来来

「「教教育育」」ははここののププロロセセススにに介介入入すす
るる、、ししううるる、、ししたたいい、、ししななけけれればばなな
ららなないい？？



34

ィと、それに関わる教育ジャンルです。
　例えば左側の方には自然災害と呼ばれるものを並べていますし、右側には
いわゆる人災と呼ばれている戦争やテロなどを挙げています。上の方には、書
いていないですけれども例えば気候変動などが入るかもしれません。下の「人
間」というところに近くなれば、例えば巨大なシステム（例えば金融システム）
の崩壊、あるいは大規模な事故みたいなことが入ってくるかもしれません。
　それぞれの多様なカタストロフィに対する教育は、例えば自然災害につい
ては防災教育、戦争については平和教育、気候に関しては環境教育、技術に
関しては科学技術教育などが思い浮かびます。
　これらに対して、さらにカタストロフィというものを、倫理や教育、子ど
もということの関連で結び付けて議論するときに、実は共通する課題がある
と自分は思っています。それは一体何なのか。そのことについては議論を進
めていきたいと思っています。壮大過ぎて、自分自身は全部を扱いきれませ
んので、個人の研究としては平和教育に特化していて、さらに言うと広島の
平和教育に限定した事例に向かっているのですけれども、基本的には先ほど
のような、ある種の普遍的な問題に関心を持っています。

　ところで、目下のところ、
本日ご参加いただいている茅
根創先生と一緒に研究・討議
を続けております、地球温暖
化と記憶の教育に関する調査
です。ご覧いただいているの
は、気候変動に関する政府間
パネル（IPCC）が提示して

いる温暖化のプロジェクションを基に、茅根先生が中心となって加工された
ものです。ここに示されているように、現在の世代の振る舞いや考え方や行
いが未来の世代に直接に影響を与えるという意味では、ここでは倫理的な未
来というものと関連する一つのバリエーションであるかと思います。
　IPCC が用いている “projection” という語は、基本的には「予測」と訳さ
れてきましたが、「プロジェクト（投企）」という、人間のある種の主体的な
要素も含んでいるという解釈も可能なのではないか。もしそうであるとする

2023/12/7

6

環環境境教教育育

科科学学技技術術教教育育

人人間間 Mensch

脅脅威威

脅脅威威 カカタタスストトロロフフィィ

カカタタスストトロロフフィィ

自自然然 Natur

保保全全

11

開開発発防防災災教教育育

震震 災災

津津 波波

戦戦 争争

ジジェェノノササイイドド

テテ ロロ

火火山山噴噴火火

大大規規模模事事故故

シシスステテムム崩崩壊壊

迫迫 害害

環環境境汚汚染染飢飢 饉饉

雪雪 崩崩

洪洪 水水

シシスステテムム崩崩壊壊

平平和和教教育育緊緊張張関関係係

広島の平和教育
広島平和記念公園論

「原爆の絵」プロジェクト論

災厄の教育

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

12

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

例としての地球温暖化と記憶の教育

過過 去去 未未 来来

未未来来ににおおけけるるカカタタスストトロロフフィィのの想想像像

過過去去ににおおけけるるカカタタスストトロロフフィィのの想想起起

「「 時時間間ははルルーーププのの形形状状をを
ななしし、、そそのの中中でで過過去去とと未未来来
ががおお互互いいをを決決定定しし合合うう」」
（（デデュュピピュュイイ 22001111::  1144））

時間の経過 現現 在在

社社会会変変容容のの加加速速化化

未未 来来

「「教教育育」」ははここののププロロセセススにに介介入入すす
るる、、ししううるる、、ししたたいい、、ししななけけれればばなな
ららなないい？？



35■発表 3「記憶の教育学―『倫理的未来』という主題を意識して―」 

と、いま、開かれている未来のさまざまなシナリオの中から、人類はどこを
たどっていくのかということに対するより良き導きもあり得るのではないか、
教育はそこにやはり関与し得るのではないか、それは一体どうすべきなのか、
といった発想も生じえます。まだそうした問いに対する解答が得られている
わけではないのですけれども。現段階においては、残念ながら IPCC の 30
年以上前の予言がそのままスタンダードに進行している。そこのところを変
えていくことはいかにして可能なのかということを考えていければと思って
います。哲学の議論と関わらせながら、何か考えられないかということをこ
のスライドに含めたところでございます。

　最後のスライドになります。
恐らく本当の議論はここから
なのだろうと思います。
　最初に、二つの想像が重要
なのではないかと申し上げた
のですが、一つは、既に先生
方の考察との関係で議論され
ているとおり、倫理的な未来
というものをどのように想像し、その想像に向けて、専門家や、あるいはそ
うでない人たちの間でどういうコミュニケーションがなされていくのか、ど
ういうナラティブが形成されていくのかということが一つあると思います。
　ただし、恐らく他の領域の中で周辺に退いてしまいがちだと勝手に私が思
っているのは、もう一つの想像です。それは、子どもの「生きられた経験」、
どのようにしているのかということに対して、大人がそれを叙述化していく
ということではないかと思います。人間、誰しも一度は子どもだったので、
その子ども目線からの風景を知らないわけではないけれども、いつしかさま
ざまな経験をして、大人の立場からの経験や叙述を行うということになりが
ちです。子どもは文化を背負って生まれてくるわけではないので、そこで見
える風景は大人とは当然違っていて、その生まれたときの子どもたちの、あ
る種の生の経験みたいなことを大人が代弁するというのも、実は危険だと思
うのですけれども、想像を働かせながら、そこのところを埋めていくことは
少なくとも必要ではあると思います。

2023/12/7

7

• 二つの想像

• 「（倫理的）未来」の想像と叙述化

• 子子どどもものの「「生生ききらられれたた経経験験」」のの想想像像とと叙叙述述化化

• 「「子子どどもも」」＝＝「「世世界界」」にに誕誕生生ししたた時時点点でですすででににそそここ
ににああるる「「文文化化」」をを請請けけ負負ううここととをを、、有有無無をを言言わわささずず
受受けけ入入れれるる（（受受けけ入入れれざざるるををええなないい））存存在在。。

• 次々と浮かぶ問いかけ

• 子どもを「倫理的未来」構築のための道具にしないために。

• 子どもにどのような表象がふさわしいか。

• 子どもにとっての感性と知性の関係。

• 「子ども」は単数ではない etc. 13

Y
身体

X

脳

文化

社会

「倫倫理理的的未未来来」

未来への接触
としての教育

ははじじめめにに おおわわりりにに集集合合的的記記憶憶とと教教育育 厄厄災災・・記記憶憶・・教教育育

議議論論ははここここかからら………… メメモモリリーー・・ススタタデディィーーズズ
ででははここれれままでで十十分分にに顧顧
みみらられれてていいなないい

ごご清清聴聴あありりががととううごござざいいままししたた

14



36

　倫理的な未来を大人が構想したときに、子どもがその未来への架橋の道具
になってしまうというのは、それ自体が倫理的なものに抵触するように思い
ます。かけがえのない唯一の存在としての子どもの経験というものを想像す
ることが重要だというのは、そのことにも関わります。
　ところで、さまざまな表象が災厄に関わる未来について可能だと思うので
すが、何でも子どもに対して生々しいものを提示すればいいという簡単な話
ではありません。子どもは大人以上に傷つきやすい存在でもありますので、
いかにして伝えていくのか、どのような表象がふさわしいのかということも
考えるべきだと思います。
　まだいろいろあるのですが、そのような教育学が引き受けるべきさまざま
な課題が、今回お題を与えていただいた「倫理的な未来」ということとの関
係でもあるのではないかということで、私の話をここまでとさせていただき
たいと思います。

参考文献
Assmann, Jan （2001）, Das kulturelle Gedächtnis, Kolliquien des Max Weber－

Kollegs XV－XXIII V, S. 9－27. = アスマン，ヤン（2022）「文化的記憶」（高橋慎也・
山中奈緒美訳）縄田雄二編『モノと媒体の人文学─現代ドイツの文化学』岩波書店、
220－243 頁

ベック，ウルリッヒ（2014）『世界リスク社会』（島村賢一訳）法政大学出版局
Brumlik, Micha （2016）, Kosmopolitanische Moral: Globales und Gedächtnis und 

Menschenrechtsbildung, Aus politik und Zeitgeschchte, Bundeszentrale für 
politische Bildung （Hrsg.）, Holocaust und historisches Lernen, H. 3－4. 

Bryan, Audrey （2022）, Pedagogy of the implicated: advancing a social ecology of 
responsibility framework to promote deeper understanding of the climate crisis, 
Pedagogy, Culture & Society, 30:3, 329－348, DOI: 10.1080/14681366.2021.1977979 
To link to this article: https://doi.org/10.1080/14681366.2021.1977979

ダゴニェ，フランソワ（1987）『具象空間の認識論─反・解釈学』（金森修訳）、法政
大学出版局

デュピュイ，ジャン＝ピエール（2011）『ツナミの小形而上学』（嶋崎正樹訳）、岩波
書店

Erll, Astrid （2017）, Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. 3. Aktualisierte 
und erweiterte Aufl., Stuttgart: J.B. MetzlerVerlag. ＝エアル・アストリッド（2022）

『集合的記憶と想起文化─メモリー・スタディーズ入門』（山名淳訳）、水声社
Hoskins, Andrew （2011）, Media, Memory, Metaphor: Remembering and the 

Connective Turn, Parallax, Vol. 17, No. 4, pp. 19－31.



37■質疑応答

Levy, Daniel / Sznaider, Natan （2007）, Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holo-
caust, Suhrkamp Verlag.

Porerl, Angelika / Sznaider, Natan （Hrsg.） （2020 [2004]）, Ulrich Becks 
Kosmopolitisches Projekt: Auf Dem Weg in Eine Andere Soziologie, Nomos 
Verlagsgesellschaft. 

Sznaider, Natan （2021）, Politik des Mitgefuehls: Die Vermarktung der Gefuehle in 
der Demokratie, Juventa Verlag.

渡名喜庸哲（2023）『現代フランス哲学』筑摩書房
ヴィガー，L.（2022）「記憶・想起と人間形成」（山名淳訳）山名淳編『記憶と想起の

教育学』勁草書房、1－16 頁
山名淳・矢野智司編（2017）『災害と厄災の教育学─教育は何ができるか』勁草書房
山名淳編（2022）『記憶と想起の教育学』勁草書房
山名淳（2019）「カタストロフィーのコミュニケーション的記憶が創られるとき─「原

爆の絵」プロジェクトにおける〈語る / 聴く〉行為と絵画制作」 渡辺哲男他編『言
葉とアートをつなぐ教育思想』晃洋書房、100－134 頁

Yamana, Jun （2023）, Culture as Human, Culture as Network: On the Theory of 
Bildung based on Memory Studies, E－Journal of Philosophy of Education: Inter-
national Yearbook of the Philosophy of Education Society of Japan, Vol. 8, pp. 37 
－48.

■質疑応答

中島：山名先生、本当にありがとうございました。非常に考えさせられるご
発表だったと思います。私はたまたまとあるラジオ番組で、落合恵子さんが、
確かパレスチナのガザの子どもたちだったでしょうか、何か問いかけをした
らしいのですね。「大人になったら何をしたい？」と聞いたらしいのですが、

「大人になったら子どもになりたい」、そう子どもたちは答えたそうです。一
回も子どもらしい経験をしていないわけです。そういう非常に困難な状況に
置かれてしまっている子どもたちがいまいるわけです。ひょっとすると、こ
れからだんだん進んでいくと、全ての子どもがそういう経験をしてしまうか
もしれない。非常によろしくない状況があるかと思います。
　やはり先生のご指摘のように、私たちの想像力が問われているのだろうと
思うのです。想像力を刷新することが本当に問われています。そうしないと
届かないわけですね。どうやってその想像力を刷新していくのか。これは本
当に喫緊の課題だと思っていて、その刷新された想像力を通じてどんなふう



38

に、私は関与、エンゲージメントしていくのかという、その方法が問われて
いるのだろうと思います。
　想像力やエンゲージメントというと、私などはまだジャン＝ポール・サル
トルを思い出すのですが、サルトルが言うようなアンガージュマンは、非常
に英雄的な主体を前提にしていました。でも多分、そこから始めてはいけな
いのだろうと思います。英雄的な主体から始めない。それこそ子どもとイン
ティメイトな関係を取り持つことができるような、非常に傷つきやすいエー
ジェンシーをうまく想定しないといけないと思うのです。
　私は最近よく言っているのですが、例えば、英語の一人称単数系で、「I」
という言葉がありますが、「I」はひょっとしたら単数系ではないのではな
いか、行為主体が最初からある種の複数性を持っているのではないかと思い
ます。つまり、一人称複数系としての「Is（私）」ということを考えること
によって、従来の主体概念とは違ったものを考えることができるのではない
か。それは先生が集合的記憶ということで問題にされたことにもつながって
くると思いますが、何かそういう人間観の再定義がまずなされないことには、
その先には行けないのではないかと思うわけです。
　ご指摘のように、やはり教育の問題が重要です。例えば記憶を共有する、
記憶を継承する、そしてその記憶を更新していく。これは非常に重要なこと
だと思うのですが、同時に、極めて困難なことです。多くの人がトライして、
なかなかうまくいかなかった。そのいかなかった理由は何だったのだろうと
いうことも考えてもいいのかなと思います。私は中国文学の竹内好のことを
よく思い出すのですが、彼は戦争体験の継承の問題を一生懸命考えるのです。
ところが失敗しているのです。だから、竹内好的なやり方では駄目だったの
だなと。その駄目だったということが私たちの前にゴロンと投げ出されてい
るのですけれども、山名先生のお考えで、どうなのでしょう、教育を通じて
記憶の共有、継承、更新をやっていく、そのための条件は何かについて、お
考えがありますか。

山名：中島先生、ありがとうございました。非常に重要で核心的でありなが
ら、答えるのが難しいところです。カタストロフィの記憶がうまく継承され
ないのはなぜかということには多分さまざまな理由があると思うのです。
　一つは、やはりサバイバーズ・ギルトのような、生き残ったからこその、



39■質疑応答

何か罪というものを感じてしまう。他にもいろいろあると思うのですけれど
も、そういったものを超えて、どうやって継承していくのかというときに、
一つは、ある種の情報の正確さというものを学問によって蓄積しつつ、それ
を伝えていくという方向性。「唯一正しい事実」はないと思うのですが、何
かの手続きを取って、これは伝えるべきだというものを、先行世代が責任を
持って次世代に伝えていくというのが一つあると思います。
　もう一つ、自分が期待しているのはアートです。つまり、文字として情報
を伝えていくこと自体が、果たして私たちが経験と呼んでいるものを受け渡
すということに近いものを作り出せるかというと、そのためには恐らく何か
プラスアルファの要素が必要です。しかもそれは事実がこうでしたというも
ののリプレゼンテーション（再提示）みたいな話ではなく、受け渡されるも
のに対するある種のいたわりなど、さまざまな要素を持ちながら、文学ある
いは絵画といったものがカタストロフィを表象してきたのではないか。それ
は一体何なのだろうか。その中から学ぶということを教育は必要としている
と思っています。

中島：ありがとうございます。始まる前に山名先生とたまたまお話ししたの
ですが、香川檀さんという武蔵大学の先生が、ドイツの記憶の問題、とりわ
け記憶とアートの問題をなさっているのです。ドイツでは非常に面白いアー
トの試みがあって、例えばモニュメントをだんだん土の中に埋めていって、
モニュメントが消えるわけです。でもそれはモニュメントが持っているある
種の権威性、暴力性といったものを否定した上で、でもやはりアートとして、
表象できなくなってしまうのですけれども、表象の限界を示す形で伝えてい
く。そういうことがあるわけです。そういうところから学ぶことは大変多い
と思っております。
　茅根先生、いかがでしょうか。何かありますでしょうか。

茅根：ありがとうございます。理学系研究科の茅根と申します。地球科学、
珊瑚礁がテーマです。海洋教育センターで 10 年ぐらい、教育学部の先生と
関わってきて、今年からセンター長が山名先生に代わられたので、改めてこ
の環境教育や防災教育について考える機会が得られました。
　私がずっとこのセンターで地球温暖化等についての理学のリテラシーを教



40

える際に、結局、スイッチをまめに切り
ましょうなど、そういうことに終わって
しまうことに非常に違和感がありました。
ここから先、われわれの世代が原因で子
どもたちの世代に結果が現れるようなこ
とをどうやって、われわれ自身の問題、
あるいは子どもたち自身の問題として子
供たちに教えるかということに、ずっと
苦慮してきました。そういうところで、
このカタストロフィという視点から、何
かきっかけが得られるかなと思って、こ
の未来倫理にも参加させていただきまし
た。どうもありがとうございます。

中島：ありがとうございます。杉山先生いかがでしょう。

杉山：山名先生、大変ありがとうございます。極めていろいろなことを考え
させられるお話だったかと思います。私が先ほど来、提示させていただいて
いるような地球環境の問題や、あるいは三浦先生のゲノム改変の問題に関し
てもそうだと思うのですけれども、先生がおっしゃっていた個の記憶と集団
の記憶、この記憶（メモリー）はどちらかというと、いままでにあったこと
の蓄積が、知識なり、あるいはもう少し広い意味での行動規範も含めた思考
体系の中に取り込まれているということなのかなと思うのです。
　最近特に、いままでの延長線上で考えられないことが非常に増えています。
先ほどの温暖化もそうですし、遺伝子改変などもそうだと思います。これか
ら AI の問題も、そういったところが出てくるのかなと思います。そういっ
た意味で、未来を想起するとか、あるいは未来を予測するというような言葉
がありましたけれども、これからの倫理的な未来を考えたときに、特にカタ
ストロフィを防ぐための記憶の役割、単に過去の知恵の蓄積だけでなく、い
ままでの延長線上では想像しにくい、普通の経験則から行くと非常に感じに
くいけれども科学的な見地からは想起できる未来の事象を、先ほど来の言葉
でも出ているように「自分ごと」としていかに捉えて、これからの行動のベ

茅根 創　東京大学大学院理学系研究
科・教授



41■質疑応答

ースの中にいかに取り込んでいくのか。それが倫理としても非常に重要なア
クションなのかなというように、科学をやっている側から見ると思います。
　そういった意味で、そうした記憶というものを、より未来へのプロジェク
ションという観点で、時系列を先の方に向けて拡張していく。そこにうまく
科学的な知見が取り込まれていくということが、教育の観点からも重要なポ
イントではないかと、先生の話を聞いていて思いました。ありがとうござい
ます。

山名：杉山先生、ありがとうございました。本当にそのとおりだなと思いま
す。記憶という概念をどこまで拡張していいか。想起と想像というのは、割
と近いのですけれども、分けて議論すべきかなとも思いつつ、集合的記憶論
の中では、意外と未来の記憶というような言い方もされることがあるのです。

杉山：面白い。

山名：少なくとも 2 種類あります。一つは、その都度、私たちは未来を思い
描いている。その未来を思い描いたものは、次の世代から見ると、過去の思
い描いた未来である。そういうものが連綿と続いているので、未来の記憶と
いうのはそういう意味もあります。その一方で、やはり未来の想像にかなり
近い形で「未来の記憶」という言葉を使っている例もあると思います。そう
なると、かなり記憶概念が拡張されていて、それでいいのか一回考えてみな
いといけないとは思いますが、少なくとも、このカタストロフィの問題を考
えるときに、杉山先生がおっしゃるように、やはり未来がどのようになるの
かという予測、予想、あるいは投企に近い形で私たちが思い描いていること
から逆算するということが重要なのかな、と。デュピュイなどが言う「賢明
なカタストロフィ論」とはそういうことなのです。そういう発想から、基本
的には過去というものの蓄積からどれだけ人間が成長するかという教育の根
本的な図を一から書き変える時期に来ているのかなとは、自分自身、考えて
います。

杉山：もう 1 点だけよろしいですか。アートという概念が出てきたのが非常
に印象的で、重要だと思ったのです。記憶が単なる言語ベース、あるいはそ



42

れに付随するような数式など、本に書き記されるようなものベースでだけ有
効に受け継がれてきたわけではなく、やはりいろいろな形でのリプレゼンテ
ーションとして、アートというものが非常に本質的な役割を果たしている。
それは恐らく、人間が想像力を豊かにしていくために、必ずしも言語によら
ない表現が非常に重要であるということの表れかとも思います。
　そこから先ほどの未来の話に拡張して考えますと、未来に起こり得ること、
想起するとか投企するというようなことに、科学的な知見が入ってこないと
やりにくいとは思うものの、純粋に科学的な、いわゆるロジカルな起承転結
の議論だけで本当にいいのかと、一方で思うところがあるのです。すなわち、
それは結局、ある帰結が予測されたときに、一体われわれがどういうアクシ
ョンにつなげていくのか、あるいはそれに対してどういう反応をしていくの
かというところには、やはりもう少し人間の生存そのものに関係するような、
言葉だけでは表されない人間の対応なり人間の本質的なものが関与してくる
のかなとは思うのです。そういう未来を投企なりしていく中でのアートの役
割は、一体どういうものであり得るのかというところはいかがでしょうか。

山名：ありがとうございます。私が思うのは、知識、情報の蓄積がないわけ
ではなくて、多分、学校というのはそういうところが強い。いわゆる「意味
的記憶」と呼ばれるのですが、そういったものを教科書などを通じて私たち
は世代から世代へ受け渡されていると思うのです。にもかかわらず、例えば
気候変動の問題は、将来こんな問題があるよということを知識としては知っ
ていても、私たちは十分には揺さぶりをかけられてこられなかった。だから
現状と未来が変わらない。こういう状況のときに、アンダースなら、「魂」
の揺さぶりをかけるにはどうしたらいいのかと考えて、そこで彼などはポエ
ム、詩の力みたいなことに期待を寄せていくのです。同じような形で、私た
ちの「魂」を揺さぶるリプレゼンテーションとは何なのかと考えたときに、
情報というだけではなくて、いわゆるエステティクス、感性という意味で、
そういうものに対して何かが期待できるようなものがあるのではないか。
　他方で、これはナチズムの歴史などを考えると、そこのところに訴えかけ
て悪しき方向に人々を集合的記憶で巻き込んだというものがあるので……。

杉山：確かに。



43■質疑応答

山名：だから、知と感性は、やはりいつも緊張関係にあると思うのですけれ
ども、教育は両方見ないといけないと思っています。

中島：本当に興味深い議論をありがとうございました。茅根先生どうぞ。

茅根：杉山先生の最初のご質問の、温暖化などわれわれ人類が経験したこと
がないことをどのように将来に投企するのかということですけれども、確か
にそのとおりだと思います。ただ、地球科学の分野では、線形的に CO2 が
上がれば、それに応じて温度も上がるというわけではなく、あるところで急
激に変化が起こる可能性があるということが、地球システム学では最大の課
題になっています。これは実はレジームシフト、ある安定な状態から次の状
態へシフトする、電子工学でも多分あると思うのですが、そういうことが地
球の過去の例えば白亜紀や数千年前に起こったのではないか、では将来にも
起こるのではないかということがいまの研究の焦点になっています。では、
それをどう教育や科学リテラシーとして人々に伝えるのかというのが次の問
題ですけれども、そういうレジームシフトは線形ではないという投機が科学
の分野では起こっていて、それがまさに破局と同じで、ある安定状態から次
の状態に急激に変わってしまうというものと親和性があると思って、いま、
山名先生との対話を続けているところです。ありがとうございました。

中島：茅根先生、ありがとうございました。
　次は菊地先生です。今日はオンラインでご参加いただいております。史料
編纂所に所属されている歴史家でいらっしゃって、まさに歴史の記憶の専門
家でいらっしゃいます。私は 3 冊ぐらい本を拝見したのですが、一番最近で
は『吾妻鏡と鎌倉の仏教』（吉川弘文館、2023 年）という本、その前には『日
本人と山の宗教』（講談社、2020 年）という本を出版しています。また、『寺
社と社会の接点―東国の中世から探る』（近藤祐介さんとの共編、高志書院、
2021 年）という本の編者として名を連ねていらっしゃいます。中世の特に
仏教を中心としたご研究をなさっている先生でございます。
　今日は、「最先端科学技術と歴史・宗教―「草木国土」のエージェンシー―」
というタイトルでお話を頂きます。菊地先生、よろしくお願いいたします。



44

■�発表 4「最先端科学技術と歴史・宗教 
―「草木国土」のエージェンシー―」

菊地大樹
東京大学史料編纂所 教授

　本日は、オンラインで参加させていただいております。災厄やカタストロ
フィということをどのように記憶して、未来に想起させていくかということ
は、元来、歴史学が担わなければならない課題だと思っていましたが、今日
お話を聞いていて、少しそれは気負い過ぎだと思いました。いま、山名先生
が教育学の分野から発展させて、このような記憶と想起ということをお話し
されましたが、いろいろな分野で注目されています。歴史学に対しても、私
は野家啓一さんの研究からスタートしているのですけれど、野家さんは記憶
と想起ということを中心に、従来の素朴実証的な単純事実認識を積み重ねて
いけば歴史を書けるというような在り方を批判されているわけです。今日、
山名先生のお話を聞いていて、いろいろな分野が連帯していかなければなら
ないということを改めて感じました。
　それから、いま、拙著についてご紹介いただきましたが、特に『日本人と
山の宗教』は長期持続的方法ということを意識して、1000 年の単位で書い
てみたものです。もちろん私の専門は日本中世史なので、近世以降の歴史は
ざっとアウトラインを書いただけなのですが、やはり山という場にいろいろ
な記憶が蓄積される、つまり自然環境の中に立ったときに、文化的な作用を
人間の側が与えてきた、その痕跡から現代人が想起していくという形でイメ
ージできれば、自分の一度は完成してしまった仕事なのですけれども、さら
にバージョンアップした形で次の仕事に生かせるのかなと思って聞いており
ました。
　今日はあくまで話題提供ということですので、ざっと準備してきたことだ
けお話しして、あとは先生方のご議論に委ねさせていただければと思ってい
ます。
　歴史学が先端科学技術から受けている恩恵は非常に大きくて、例えば炭素
同位体の測定によって、火を燃やした場所から遺跡の年代特定ができる、あ
るいは樹木の年代測定によって建築材料の切り出された年代が大体推定でき



45■発表 4「最先端科学技術と歴史・宗教―「草木国土」のエージェンシー―」 

る。これは二次利用の場合もあるわけですけれども、大体その建物が建てら
れた時期が分かる。それから、戦国時代の鉄砲の玉が遺跡から出土しますと、
そういうものの成分分析から、中国・東南アジアから大量の錫や銅を仕入れ
ていたということが分かる。最近、いままでは分からなかったようなことが
どんどん正確に分かっています。また、歴史資料の蓄積の中から、気候変動
や地震などに対する長期的な予測を立てるという研究が、史料編纂所と地震
研が中心になっている連携研究機構でも進められています。本日は、そうい
う恩恵を受けた歴史学の側から、どういう建設的な提言をさせていただける
か、非常に小さな話にはなってしまいますけれども、最近、自分が先端科学
技術という言葉から思い付くままにお話しさせていただきたいと思います。

　今日の二つの問題は、AI
が感情因子を持つかというこ
と、それから環境問題です。
この二つは、人間と先端科学
技術の非常に密接に横たわる
問題なのではないか。評論的
な言い方ですけれども、人間
が支配できると思っていたも
のが、その支配から脱して生
活を脅かすことが危惧されて
いる、そういう二つの問題か
と思います。
　では、人間と AI、あるい
は人間と環境は相剋関係なの
か、あるいは相補的な関係を
築けるのかということを、少し私の研究している日本宗教史の中から題材を
探してお話ししたいと思います。

　中国から日本にかけては「草木成仏思想」というものがあります。仏教の
中では、植物は心を持たない無生物としてずっと扱われてきています。しか
し東アジアに来てから、特に天台宗の教学の中で、人間を巡る環境世界と人

➢ 現代の先端科学技術と人間をめぐる2つの問題1

AIが感情や意志を持つかという問題が、現実の関心
を集めている

環境問題もまた、今日の我々にとってグローバルレ
ベルで解決すべき喫緊の課題

科学技術の発展のもとで、人間が支配できると考え
られてきたが、現在では人間の支配から脱し、その
生活を脅かすことが危惧されるように

⇒ 相剋関係か、インタラクティブな関係か
最先端科学技術と歴史・宗教 2025/3/3

➢ 1000年前の東アジアで提起された草木成仏思想2

古代インド以来、仏教的な世界観の中では植物は心を持たない
「非情」「無情」＝無生物

 10世紀はじめまでの天台教学では「境」と「智」（人間をめぐ
る環境世界と、人間の心の働き）の関係という環境哲学的課題
が展開

草木成仏思想は「仏となった人間の眼から見れば、草木国土＝
環境のすべてが悟りの世界（浄土）となる」という基本理解が
定着

安然（841-915）は『斟定草木即身成仏私記』の中で、人間が無
生物に一方的に主体性を認める立場に対して批判を加える

＊末木文美士『草木成仏の思想ー安然と日本人の自然観ー』サンガ、2015年

最先端科学技術と歴史・宗教 2025/3/3



46

間の心の働きの関係を考えるという環境哲学のような命題が発展していきま
す。その中で現れたのが草木成仏思想でありまして、仏となった人間の目か
ら見れば環境の全てが浄土となるというのが基本理解です。ここでのポイン
トは、あくまで悟りを得た人間の目から、草木国土を浄土と見るという方向
性です。
　これに対して、天台宗が日本に紹介されてまだ間もない 9 世から 10 世紀
の初めに活動した、安然という僧が批判するのです。安然は、天台宗を日本
に伝えた最澄、それに続く円仁、円珍と並んで大変な学僧であったのですけ
れども、それほど政治的には大きな働きをせずに埋もれていった人です。と
ころが、残した文献的な蓄積は非常に大きくて、これが少し経ってから天台
教学の中で評価され、大きな位置づけを持っていく。その中で『斟定草木即
身成仏私記』という書物が最近注目されています。これは安然の著作の中で
は比較的短く、また初期のものなので、いままで必ずしも評価されてこなか
ったのですが、末木文美士さん他の研究によって、だんだんにその意味が見
出されてきたということです。

　天台の基本的な立場から
は、仏となった人間からどう
世界を見るかということだっ
たのですが、安然は、人間が
無生物に一方的に主体性を認
める立場を批判します。安然
が理解している天台教学の基
本的な立場はそれほど一般的

なものとずれているわけではないと思いますけれども、この草木成仏の問題
に関しては、人間の根源にある心と、物質あるいはそれが構成する環境とは、
本来不二のものであると。成仏というのはこの構造を悟ることで、主体とし
ての人間が仏になれば、その仏がよって立つ環境も悟りの世界になる。衆生
の側の働きが草木成仏の前提になっているのが基本的立場です。

　それに対して、安然独自の思想的展開として、草木であっても成仏すると
いうからには、仏の能力や特徴を自ら備えているべきである。つまり、草木と

➢ 安然による天台教学の基本定立場
 円教の考えでは、草木がそのまま心〔草木即心〕であり、全く主体と客体（の区
別）がない。心の外には存在するものがないから、物質と心が不二〔色心不二〕
であり、それ故草木が成仏するのである

 肉眼によるから、草木であると見、また心がないと見る。仏の眼〔仏眼〕による
から、草木がそのまま心であり、そのまま存在の本性〔法性〕である

 これは環境であり、これは主体〔正報〕であると（区別するの）は、別教の説で
ある。いま円教の意では、環境も主体も一つの心であり、区別がない。水と波の
ようなものである。それ故、草木はただ一つの心であるから成仏すると言うので
ある

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

3

人間の根源にある心と、物質やそれらが構成する環境とは「不二」である。「成
仏」とはこの構造を悟ることであり、主体としての人間が仏となれば、その仏が
依って立つ環境（客体）も覚りの世界となる（衆生の側のはたらきが草木成仏の
前提となる）



47■発表 4「最先端科学技術と歴史・宗教―「草木国土」のエージェンシー―」 

衆生は同格であって、草木と
人間は共にそれぞれが主体と
して成仏する。だから、草木
国土が成仏するかどうかは人
間に依存しているわけではな
くて、草木国土自身にも仏性
があって、草木国土が自ら発
心修行して成仏をすると考え
たのです。
　これはしかし非常に奇異な考え方で、中国の天台学者にこの件について質
問するのですね。文通をするのですけれども、中国の天台学者に何回問いか
けても、結局、先ほどの基本的な立場の返事が来るだけで、安然のこの発想
は完全に誤解であるという繰り返しに終わってしまいます。

　ただ、安然自身は結局、草木も主体性を持って成仏するのだということを
主張し続けます。これは天台の基本的な立場に立つと大変意欲的な挑戦でし
た。それぞれが勝手に成仏するわけではなくて、いったん生物の側の主体性
を主張した上で、人間との相補的な関係の中でお互いが一体となることによ
って共に成仏するという考え方なのです。
　安然の思想は、ここからさらに後に発展しまして、「真如」が実現するの
は「慮知心（一般的な知性）」の部分ではなくて、「心（肉団心）」、これはサ
ンスクリット語のフリダヤ（心臓）という言葉なのですけれども、その中で
それぞれが「冥合（一体化）」することによって実現するということを到達
点にしています。これは非常に教学的に複雑な面もありますので今日はあま
り立ち入ってお話しするつも
りはないのですが、要するに
人間が知性を働かせて、ある
境地から自然を見ているだけ
ではなくて、やはり自然の側
から人間が定義されるという
意識が強いのかなと思います。

➢ 安然独自の思想的展開
 無情の草木が三身（仏の徳を示す三つの姿）を備えている以上、三身には自ら覚
り、他を覚らせ、覚りが完全になるという意味を具えている。（中略）「草木は
成仏するが三つの覚を具えていない」と言うのか（成仏するというなら具えてい
るはずである）

 瓦石に相好（仏の特徴）がある以上、仏果の本性はすべて因果に共通である。ど
うして（第七の）答の中に「草木は成仏するが、相好を具えていない」と言うの
か（成仏するというなら具えているはずである）

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

4

草木であっても、成仏するというからには、仏の能力や特徴（三覚・相好）をみ
ずから具えているはずである。草木と衆生は同格で、草木もまた人間と同様、主
体として成仏するのである。草木国土が成仏するかどうかは人間に依存している
わけではなく、草木国土自身にも仏性があり、自ら発心修行して成仏すると考え
た
この考え方は一見奇異であり、中国の天台学者にはついに理解されず、応答は不
毛なままに終わった。

➢ 安然の到達点

 草木成仏思想に挑んだ若き日の安然は、非生
物の主体性を主張し、人間とのインタラク
ティブな関係の重要性を指摘

 安然の思想は、のちにすべての根源に位置す
る「真如」が、「慮知心」（思慮分別）を越
えた「汗梨駄心」（肉団心）と環境世界との
「冥合」によって実現するという方向に発展
することになる

 肉団心とは、人間の心臓を動かし、無生物で
あるはずの植物の生長を促したりするような
「根源的な生命力」と理解できる

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

5

境

智

真
如

冥合

イ
ン
タ
ラ
ク
テ
ィ
ブ



48

　ここで押さえておかなけれ
ばならないのが、草木成仏思
想は果たしてアニミズムかと
いうことです。これは日本で
も 1970 年ぐらいから言説と
して非常にかまびすしく言わ
れるようになっているのです
が、たしかに草木成仏の思想

は、草木が成仏の主体となり、そこに霊魂が宿るアニミズムのようにも見ら
れていたことは確かです。
　ただ、このアニミズムは西洋の古典的な宗教学の中で、19 世紀の宗教進
化論的な考え方に乗っかって、それぞれの霊性というものが唯一神のコント
ロールする方向に進化していく、その最初の段階として想定されたものです。
　ところが仏教も神道もともに、どんなに発達しても、人間・草木あるいは
環境全体の背後に、霊性を吹き込む唯一神や造物神の存在は想定しないのが
一般的な考え方です。従って、これをアニミズムということで理解するのは、
根本的に方向の異なる思想を混乱させかねないものだろうと思います。天台
の基本的立場では、人間の主体性に即して成仏を理解しており、草木国土は
あくまで人間に依存して浄土となるのです。
　ところが安然は、人間と環境の関係は相補的であって、草木にもあえて主
体的な成仏の可能性を見ることで、相互依存的に人間と環境が一体化する、
と考えるのが現代的な解釈なのではないかと思います。つまり、人間と環境
が双方から働きかけることによって、それぞれが霊性を帯び、そして、どち
らかが他方の霊性を一方的に規定することはできないというように、安然の

思想を理解してみたいと思う
わけです。

　そこで、この問題に関して、
少し現代的な視点から考え	
ようとしたときに、Human 
Environment Interaction と
Human Robot Interaction、

➢ 草木成仏思想はアニミズムか

 草木成仏思想は、草木にも成仏の主体となる霊魂が宿るかのようであり、ア
ニミズム的要素を含むと見られてきた面がある

 仏教・神道ともに、人間・草木や環境全体の背後に、霊性を吹き込むよう唯
一神・造物主の存在は想定されていない

⇒アニミズムと根本的に方向性の異なる思想
 天台の基本的立場では、人間の主体性に即して成仏を理解しており、草木国
土（環境）はそれに依存して浄土となる

 安然においては、人間と環境の関係はインタラクティブ。草木にもあえて主
体的な成仏の可能性を見ることにより、相互依存的に人間と環境が一体化

⇒ 人間と草木・環境双方からの働きにかけによって、それぞれが霊性を帯び
るのであり、どちらかが他方の霊性を一方的に規定することはできない

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

6

➢ HEI(Human Environment Interaction)
とHRI (Human Robot Interaction)

人間と環境、人間とロボットの双方向的関係性を問う倫理や
思想が発展。Interactionという言葉は、双方向的再定義の必
要性を示唆している

実際にある環境の秩序にあわせて人間社会を設計し、再構築
する

ロボットに人間性を認めるべきか、という議論を人間の側か
ら一方的に押し付けることはできず、すでに現実に存在する
ロボットの機能や特性にあわせて人間性を再定義する

⇒ AIやロボットから投げかけられる問題を通じて、我々自身
の人間性の再確認・再定義の段階

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

7



49■発表 4「最先端科学技術と歴史・宗教―「草木国土」のエージェンシー―」 

人間と環境あるいは人間とロボットの相補的関係性を問うという倫理思想が
あると思います。やはり「Interaction」という言葉から、安然が人間と環
境の関係として考えたような双方向的な発想が共有されているのではないか
と私は思いました。
　実際にある環境の秩序に合わせて人間社会を設計し、また、再構築する。
環境の秩序に合わせて人間社会を設計する。人間が一方的に環境をコントロ
ールするということではないということです。
　それから、ロボットに人間性を認めるべきかという議論に関しても、人間
の側から、ロボットが人間性を持つということを一方的に考えるわけではな
くて、現実に存在するロボットの機能や特性からわれわれの人間性を考え直
すという方向性が見えてくるのではないかと思います。
　AI やロボットから投げかけられる問題を通じて、われわれ自身の人間性
を再確認したり再定義したりすることが、現段階で求められているのではな
いかと思います。

　安然は、天台教学の基本に
ある慮知心、つまり知性その
もの存在や価値、つまり、現
実を生きる人間の事実認識と
いうものからスタートして、
それとは違った段階に進んで
いくのですけれども、否定し
ているわけではありません。
肉団心というものを中心に置きながら、現実には、事実認識としてはコミュ
ニケーション不可能な無生物と生物の双方向性ということを考えたわけです。
そして一体的な秩序を実現するというように説明したのです。これは、事実
では表現できない、事実としてはコミュニケーションが難しい環境と人間の
関係を語る宗教的な「物語り（narrative）」であるというように理解したい
わけです。
　ロボット倫理に関して、テクノアニミズム論を批判している呉羽真さんが
ご指摘されるように、現実にはロボットが心を持っていることに否定的であ
る人が、それにもかかわらず心を持っているかのように振る舞うという事例

➢ 安然と環境問題・ロボット倫理
 安然は、天台教学の基本にある慮知心＝知性そのものの存在や価値、つまり
現実を生きる人間の事実認識を必ずしも否定してない。

 「肉団心」を中心に置きながら、現実にはコミュニケーション不可能な無生
物と生物の双方向性から一体的秩序を実現すると説明したのは、「事実」で
は表現できない環境と人間の関係を語る宗教的「物語り」(narrative)と理解
したい

 呉羽真が指摘するように、現実にはロボットが心を持っていることに否定的
であるにもかかわらず、心を持っているかのように振舞う人々にとって、
「ロボットは心を持たない」＝事実/「ロボットは心を持っている」＝物語り
とも整理できるのではないか

＊呉羽真「日本人とロボットーテクノアニミズム論への批判」, Contemporary and 
Applied Philosophy, Vol.13, 2021

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

8



50

を指摘しています。そういう人にとっては、ロボットは心を持たないという
事実を否定しているわけではない、知らないわけではないのだけれども、そ
の人にとって、ロボットは心を持っているという物語りが同時に存在し、そ
れを求めているというように整理できるのではないかと思います。

　環境と AI やロボットという二つの問題に対して、アニミズム論は非常に
雄弁に自由自在な語りをするのですね。それに対して学術的な批判がぜひと
も必要なのですが、しかし、先端科学技術そのものでは語り得ない、現代社
会を語ろうとして生み出された物語りとして理解することはできる。これに
は学術的な批判は必要なのですが、全く否定することはできないだろうと思
います。

　話が飛躍するのですけれど
も、医療や生命科学の分野と
関連し、21 世紀に入ってか
らその恩恵を受ける人間の側
の立場を踏まえた死生学やス
ピリチュアリティへの関心が
高まっています。そういう中
で、臨終行儀という、死の床
にある人の枕元で行われる宗

教儀礼など、前近代の死の文化への注目が非常に盛んになっているというこ
とがいえます。
　医療的ケアの場では、死にゆく人々が物語る「死後の世界観」や「お迎え
体験」をそのまま受け入れることも一般的になってきています。これをせん
妄などといったレベルに落とし込まずに、そのまま受け入れるということで
す。しかし、それらはあくまでも物語りでありまして、現代社会においてフ
ァクトやエビデンスを基礎とする最先端医療より物語りの方が優位に立つと
いうことはないわけです。　
　一方で、人間の側から、物語りに即して、医療に対する主体的選択、最先
端医療を受けようと思えば受けられるけれども、それを選ぶというときに、
この物語り（narrative）というものをどう評価するかが非常に重要になっ
てくると思います。

➢ 「物語り」に秩序を与えるもの
 環境、AI・ロボットという二つの問題に対してともに雄弁なアニミズム論
は、先端科学技術そのものでは語りえない現代社会を語ろうとして生み出
された「物語り」であると言える

 医療・生命科学の分野と関連し、21世紀に入ってから、その恩恵を受け
る人間の側の立場を踏まえた死生学やスピリチュアリティへの関心が高ま
り、「臨終行儀」など前近代の死の文化への注目もさかんである。

 医療的ケアの場では、死にゆく人々が物語る「死後の世界観」や「お迎え
体験」をそのまま受け入れることも一般的となってきた

 それらはあくまで「物語り」であり、現代社会においてファクトやエビデ
ンスを基礎とする最先端医療より優位に立つことはない

 いっぽうで、人間の側から「物語り」に即して医療に対する主体的選択へ
の新たな可能性を開きつつある

 人間社会で発展する最先端科学技術は、つねに「物語り」を生み出す。両
者に適切なバランスを与え、どちらか一方が暴走しないように秩序を持た
せるのが「新しい啓蒙」としての「倫理」なのではないか

2025/3/3最先端科学技術と歴史・宗教

9



51■質疑応答

　人間社会で発展する最先端科学は、常に物語りを生み出す。事実と物語り
はやはり共にあるものだと思います。しかし、その両者に適切なバランスを
与えて、どちらか一方が暴走しないように秩序を保たせるのが、新しい啓蒙
としての倫理の役割なのではないか。一応このようにまとめて、先生方のご
議論に委ねたいと思っております。よろしくお願いいたします。

参考文献
末木文美士『草木成仏の思想―安然と日本人の自然観―』サンガ、2015 年
呉羽真「日本人とロボット―テクノアニミズム論への批判」, Contemporary and 

Applied Philosophy, Vol.13, 2021

■質疑応答

中島：菊地先生、ありがとうございました。大変豊かなご発表をしていただ
いたと思います。最後に物語りということを論じていただいたのですが、冒
頭に確か野家啓一先生のお名前を出されたと思います。野家さんの先生は大
森荘蔵という哲学者でして、大森さんの系譜が東大にはあって、実は物語り
はそこにおいて非常に重要な位置を占めているのです。例えば知覚です。わ
れわれは何かを知覚しますが、その知覚の中にも実は物語りが既に入り込ん
でいるのではないか。そこまで哲学的には議論が進んでいました。野家さん
はそのことを踏まえた上で、物語り論をお書きになっているわけですけれど
も、それが私たちの記憶や想像の問題、それに加えて知覚の問題にまで浸透
しているとおっしゃっています。それを菊地先生が新たに取り上げてくださ
いました。それは、単に哲学や歴史学というだけではなく、まさに科学の問
題などにも延びていくのではないか。そういった議論だったと思います。
　アニミズムというのもなかなか面白い言葉で、これはエドワード・タイラ
ーという人が作った言葉です。彼はマックス・ミュラーという比較宗教社会
学、東大の宗教学はほとんど比較宗教学で、ミュラーの影響を大変大きく受
けているのですが、そのミュラーの友だちでした。つまり比較宗教は結局、
キリスト教が中心の比較なのです。一神教が頂点にあって、プリミティブな
宗教はそのヒエラルキーの下にあり、アニミズムはそのプリミティブな宗教
を叙述する概念だったわけです。ですから、菊地先生が安然という、非常に
独特な仏教学者の草木成仏の問題を論じるときに、アニミズムではないとお



52

っしゃったのは非常に大切なことだと思います。私たちはタイラーやミュラ
ーみたいな 19 世紀的な宗教学の言説から、もう自由になった方がいいと思
います。あるいは 19 世紀を色濃く提示している、ヒューマニズムとしての
人間、それは人間中心主義ですから、そこから逃れるような人間の再定義が
絶対に必要なのだと思うのです。
　先生の話を伺いながら私が一番想起していたのは、最近の民俗学や人類学
で問題になっている「More than Human（人間以上）」という考え方です。
何が人間以上かというと、動植物、環境なのだと。われわれはいままでそう
いったものを「Less than Human」と考えていましたが、違うのではないか、
逆なのではないか。こういう捉え直しが出てきているわけです。そういった
新しい動きと、先生が安然を通じて論じてくださった日本の仏教の可能性が
どのように交わるのか、少しお聞かせいただけるとうれしいなと思います。

菊地：まず、野家さんからスタートした私の考え方に関して、あるいはアニ
ミズムに関して、19 世紀以来のキリスト教中心主義の中での整理を非常に
簡潔・的確にしていただいて、どうもありがとうございます。先生がいま、
整理してくださったとおりで、アニミズムというのはやはり古典的な議論だ
ということを、分かっている人は分かっているのですが、それにもかかわら
ず、21 世紀の今日になってもまだ環境問題とアニミズム、テクノナショナ
リズムというような言い方もありますし、環境ナショナリズムという考え方
もあると思います。アニミズムを、日本固有ではないのですけれども、何か
日本独自の神道と結び付けてみるといった議論が絶えません。これはやはり

学問的なレベルで批判していかないとい
けないと思っております。呉羽さんのよ
うな議論は大事です。けれども、それに
はそれでナラティブとしての役割もある
ので、自由自在にフリーハンドで論じて
いいものではないけれども、完全に否定
し去るのも難しいものなのかなというこ
とです。　
　もう一つ、「 More than human 」と
いう概念については、あまり詳しく答え菊地大樹　東京大学史料編纂所・教授



53■質疑応答

ることはできませんけれども、安然は、自分が言っていることが少しおかし
いということは分かっていたと思うのですね。ただ、人間が自己決定するの
ではなくて、草木という相手を想定することによって、いったん人間とか人
間性とか、当時の人には Human という概念がないので、今風にあえて解釈
すれば、そういうことを相対化する。人間が人間を定義するのではなくて、
他者という媒介項で相対化するということが、彼の中では課題だったのでは
ないかと思います。
　ですから、そういうときに現代で考えてみると、通常の人間が常識的に持
っている五感を超えるようなところで感じてしまうものを、完全に自由に感
じるままにというわけにはいかないと思いますが、ある程度統合して物語り
化していくということで、いったん「More than Human」というレベルか
ら、もう一度 Human のレベルに戻ってくるという運動が模索されているの
かなと思います。

中島：いえいえ、ありがとうございます。私自身は Human Co－becoming
という言葉を使っていて、人間というものは他者と共に人間的になりゆく、
そういう不完全なものだろうと考えています。要するに、Human Being と
いう言葉を何とか避けたいと思っているわけです。
　では、三浦先生お願いいたします。

三浦：菊地先生、ありがとうございました。安然の思想は初めて伺って、人
間の価値観の相対化ということを、ここまで進めてこられた人がいたという
ことを知り素晴らしいと思いました。多分、倫理ということは人間独特の考
え方、価値観だと思うのですが、それをどう相対化するかということがこれ
からは求められるのでしょう。自分のイメージで言うと、例えば、これは
SF の世界になってしまうのですけれども、宇宙人が来て、そういう人たち
が自分たちの倫理で地球の全てのことを見るようなことになると、人間もそ
の人の倫理に従わなければいけない、支配される側になってくる。人にはそ
ういう経験がないわけです。けれども、安寧みたいな思想をわれわれがきち
んと理解して、そういうものからの相対化ということを真面目に捉えるとい
うことができるようになると、いまの倫理観ということの価値の置き方は全
く違ってくるのではないかと感じました。



54

　一つ質問は、これだけのことを言われた安然さんの思想が、どのぐらい受
け入れられたものなのかなというのが興味としてわいたのですが、いかがで
しょうか。

菊地：安然自身がこの草木成仏論を唱えてしばらくは、ほとんど顧みられな
かったようです。ところが、いったんこの系譜が途絶えた平安中期、大体
11 世紀ぐらいになってから、彼に対する思想的な見直しがあって、安然リ
バイバルみたいなものが起こり、そこから非常に注目されるようになります。
これが安然そのものの思想を超えて、元々は天台教学の基本の中にも草木成
仏思想はあるので、それを次々にいろいろな人が取り入れていって、全く安
然の時代にはなかった本覚論というものを新しく構築していきます。
　安然は平安初期の人で、日本史的には古代の人なのですが、本覚思想は基
本的に中世の思想として注目されていき、非常に多くの芸術などを生み出し
ていきます。私はむしろ、安然は草木と人間の関係をきちんと整理した上で、
その一体化を説明し、しかしそれが最終的にはある種の語りであるというこ
とも理解していたと思うのです。しかしその後は、割と安易に人間とは本来
悟っているものだということばかりを言うようになって、環境と心のインタ
ラクティブな関係を見失って、心の内部の方にばかり問題が向かってしまう
ような本覚思想もあります。本覚思想は非常に幅が広いので、いまだにいろ
いろ研究されているのですけれども、彼がきっかけを作ったこの草木成仏思
想そのものが、いろいろな日本の文化の背景にもなっていることは確かだと
思います。
　先生がむしろ最初に言われたコメントで面白いと思ったのは、やはり一神
教的な世界では地球を創った神様がいて、人間はみんなそれに従わなければ
ならないのですけれども、仏教にはそういった造物主がないがゆえに、人間
と草木の関係を相対化するということが比較的可能になるという構造だとは
思います。

中島：ありがとうございます。山名先生いかがでしょうか。

山名：菊地先生、興味深いお話をどうもありがとうございました。特に後半
のロボットや AI についてですが、草木についてのお話、動植物と人間とい



55■質疑応答

うものがエコロジカルなものとしてみなされるという発想を介して、ある種
のメタファーとして人間とメディア、あるいはロボット、AI の関係を捉え
てみようということを含んでいたと思うのですが、二つのエコロジーがその
まま等価なものかどうかということを聞いてみたいのです。
　といいますのも、集合的記憶論の中にも似たような議論があるのです。特
にデジタルメディアの発展によって、いままでは個人の記憶というところか
らメタファーを広げていって集合的記憶を論じていたものを、むしろメディ
アのコネクションというか、ネットワークを記憶のメタファーの中心に置い
て、人間はそのうちの一要素なのだというように見た方が、実は脱人間中心
主義的なのではないかと強調する人がいるのです。他方で、人間はそのネッ
トワークのノード（結び目）になってしまうという、人間の矮小化というこ
とを強調する人たちもいて、そこの結論がまだないという状況があります。
動植物の場合は腑に落ちるのですが、ネットワーク、デジタルメディアとの
関係でいうと、確かに少し論争的だと思う自分がいて、菊地先生が何かお考
えであれば教えていただきたいと思いました。

菊地：私もこの報告を準備するのと前後してエージェンシーという概念を知
りまして、ネットワーク・エージェンシー論などというものがあると聞くの
ですが、人間のエージェンシー、あるいは非生物のエージェンシー、あるい
はネットワークの中でそれぞれが行為主体性を持つエージェンシーがあると
いうように理解しているのです。それについてどう考えるかというのは、な
かなか考えが定まらないところですけれども、少なくとも仏教思想の構造か
ら考えると、人間がそういうネットワークの一つになってヒューマニティみ
たいなものが矮小化されてもいいと。あまり自我というか主体性というか、
そういうものを否定するわけではないのですけれども、比較的、楽観的にと
いうか、相対化された方が、より自由な自己を手に入れるというような方向
に、仏教は考える傾向があるかなという気がします。

中島：ありがとうございました。最後に、今日ご報告いただいた先生方に一
言ずつおっしゃっていただいて締めたいと思います。三浦先生から、いかが
でしょうか。



56

三浦：大変勉強になりました。倫理を考えるということに関して、いままで
は人中心に、人だからこそ考えられると思っていたのですけれども、そうい
うものをいかに脱却して、自分を相対化するということを積極的にしなくて
はいけないなということも分かりました。それから、やはり気候の問題、エ
ネルギーの問題は、やっている科学者の中でもなかなか消化できていないと
いう、遺伝学とすごく似た状態にあるということが改めて分かりました。
　それからもう一つは教育に関してです。教育は比較的柔軟なジェネレーシ
ョンに対して行うという意味では、私のやっている発生や成長の時期を対象
にした研究にも示唆的でした。老化研究もそうですが、時間とともに生物は
変わるのだということを研究する中で、伝える内容によってはこの世代だか
らこそ集団の記憶をきちんと伝えられるという臨界期みたいなものがあるか
もしれないとも想像しました。自分がやっていることと親近感を持って話を
伺いました。ありがとうございました。

中島：ありがとうございます。杉山先生お願いいたします。

杉山：一言で言って、非常に勉強になりました。刺激に満ちた時間でござい
ました。ぜひまたこういう取り組みに加えていただければと思っております。
中島先生が最後にまとめられた Human Co－becoming は私も非常に共感す
るところでございまして、今日もいろいろと議論が出ていたかと思いますけ
れども、人間の相対化といいますか、人間と、それを取り囲む周囲との間で
の関係性をどう考えるのかというところ、そこに Co－becoming という考え
方が発生するベースがあると理解しています。
　そういう中で、やはり未来を考えて行動できる人間としての性質は非常に
重要だと思います。人間は、それが考えられる唯一のプレーヤーであるのか
もしれないけれども、だからといってそれが優位性を持って他の生物なり植
物なりに対しての支配力を持つわけではないというところだと思うのです。
その辺りをどのように今後整理していくのか。そこはぜひ今後もいろいろと
教えていただきたいと思うところです。
　最後に、やはり教育との関係は非常に重要で、今日も集団記憶というお話
もありましたけれども、それと未来への投企という辺りの関係性というか相
互作用を、今後さらに私としてもいろいろと勉強させていただきたいと思い



57

ます。また今後ともよろしくお願いします。

中島：ありがとうございます。山名先生、いかがでしょう。

山名：本当に学際的なコミュニケーションはいつも知的で刺激的で、今日も
本当にいろいろなことを思って、今後いろいろと考えてみたいと思いました。
Human Co－becoming ということに関して、私たちの教育学の中心的な言葉
の一つにドイツ語の Bildung というものがあるのですが、それにかなり近い
ものを感じました。私と他者、あるいは環境との相互作用によって私がつく
られ、また世界が成立していく。そのようなことの中に、人間だけではなく
てさまざまな要素が入ってくる。文化がどうやってそれに関わっているのか。
この辺りに教育は関与していくということだと思います。三浦先生の問題構
成の中でいうと、後成的空間というお話がありましたが、この構成的空間に
関与していくのが教育だとすると、人間がどのようになるのかということに
それは非常に大きな作用を及ぼすことになりますので、教育という言葉自体
が倫理的だということを今日改めて強く感じました。ありがとうございます。

中島：ありがとうございます。菊地先生からはメッセージが届いています。
　「本日は、後半からの参加になってしまいましたが、歴史学が一人で過去
の責任を負い、未来に責任を持つという自己満足から解放され、連帯感を持
って先端科学技術への倫理的提案を進めていく重要性を認識できました。あ
りがとうございます。」
　今日は本当に貴重なお時間を先生方に頂戴いたしまして、私が思っていた
以上に素晴らしい議論ができたと思います。また今後とも何とぞよろしくお
願いいたします。今日は本当にどうもありがとうございました。



58

座談会話者プロフィール

【登壇者】

三浦正幸（MIURA, Masayuki）

東京大学大学院薬学系研究・教授。研究分野は発生遺伝学。
三浦正幸「プログラム細胞死：その分子機序と発生における生理的な役割」（『ライフ
サイエンス領域融合レビュー』1、e002, 2012, http://leading.lifesciencedb.jp/1－e002）、
Yamaguchi, Y. and Miura, M. “Programmed cell death in neurodevelopment.”

（Dev. Cell 32, pp. 478－490, 2015） 、三浦正幸「S－アデノシルメチオニン代謝と全身
性傷害応答」（『実験医学』34、pp.2430－2436、2016）、三浦正幸「老化臨界期の存在
とその制御」（ Dementia Japan 37、pp.376－384、2023 ）、Obata, F., and Miura, M. 
“Regulatory mechanisms of aging through the nutritional and metabolic control of 
amino acid signaling in model organisms.” （ Ann. Rev. Genetics 58, pp.19－41, 2024. 
doi.org/10.1146/annurev－genet－111523－102042. ）など。

杉山正和（SUGIYAMA, Masakazu）

東京大学先端科学技術研究センター・教授。研究分野は再生可能エネルギーシステム。
超高効率の太陽電池開発や、水素による再生可能エネルギーの貯蔵・運搬、CO2 の回
収と再生可能エネルギーを利用した資源化などの要素技術、さらにカーボンニュート
ラルを達成するエネルギーシステムのシナリオ検討に至るまで広範な研究や社会実装
活動を展開している。
共著“Solar to Chemical Energy Conversion —Theory and Applications—”（Springer、
2016）など。

山名 淳（YAMANA, Jun）

東京大学大学院情報学環・教育学研究科・教授。研究分野は教育哲学・思想史。
著書に、『夢幻のドイツ田園都市―教育共同体ヘレラウの挑戦』（ミネルヴァ書房、
2006 年）、『「もじゃぺー」に＜しつけ＞を学ぶ―日常の「文明化」という悩みごと』（東
京学芸大学出版会、2012 年）、『都市とアーキテクチャの教育思想―保護と人間形成の
あいだ』（勁草書房、2015 年）など。編著に、田中智志・山名淳編『教育人間論のル
ーマン』（勁草書房、2004 年）、『人間形成と承認―教育哲学の新たな展開』（北大路書
房、2014 年）、『災害と厄災の記憶を伝える―教育学は何ができるか』（勁草書房、
2017 年）、『言葉とアートをつなぐ教育』（晃洋書房、2019 年）、『記憶と想起の教育学』

（勁草書房、2022 年）、“Bilder der Atombombe: Zur Tradierung von Erinnerungen 
an den Atombombenabwurf von Hiroshima”（Springer Verlag, 2025）など。



59■質疑応答

菊地大樹（KIKUCHI, Hiroki）

東京大学史料編纂所・教授。研究分野は日本中世史・日本宗教史。
著書に、『中世仏教の原形と展開』（吉川弘文館、2007 年）、『鎌倉仏教への道』（講談社、
2011 年）、『日本人と山の宗教』（講談社、2020 年）、『吾妻鏡と鎌倉の仏教』（吉川弘
文館、2023 年）。編著に、五味文彦・菊地大樹共編著『中世の寺院と都市・権力』（山
川出版社、2007 年）、菊地大樹・近藤祐介共編著『寺社と社会の接点―東国の中世か
ら探る―』（高志書院、2021 年）など。

【司会】

中島隆博（NAKAJIMA, Takahiro）

東京大学東洋文化研究所・教授。研究分野は中国哲学、世界哲学。
著書に、『残響の中国哲学―言語と政治』（東京大学出版会、2007 年。増補新装版、
2022 年）、『荘子―鶏となって時を告げよ』（岩波書店、2009 年）、『共生のプラクシス
―国家と宗教』（東京大学出版会、2011 年。増補新装版、2022 年）、『悪の哲学―中国
哲学の想像力』（筑摩選書、2012 年）、『思想としての言語』（岩波現代全書、2017 年）、

『危機の時代の哲学―想像力のディスクール』（東京大学出版会、2021 年）、『荘子の哲
学』（講談社学芸文庫、2022 年）、『中国哲学史―諸子百家から朱子学、現代の新儒家
まで』（中公新書、2022 年）、『日本の近代思想を読みなおす 1 哲学』（東京大学出版会、
2023 年）など。共著に『日本を解き放つ』（東京大学出版会、2019 年）、『世界哲学史』

（全 8 巻＋別巻、ちくま新書、2020 年）、『全体主義の克服』（集英社、2020 年）など。

【会場写真撮影】

野久保雅嗣　東京大学東洋文化研究所・技術専門職員



Booklet for New Enlightenment 4
座談会「倫理的未来を構想する」

著 者
三浦正幸　杉山正和　山名 淳
菊地大樹　中島隆博

編 者 中島 隆博
編 集 協 力 菊池 百里子　伊野 恭子
発 行 日 2025 年 3 月 31 日
発 行 者 東京大学東洋文化研究所  
表紙デザイン 篠塚明夫
製 本 印 刷 遊文舎

© �2025 Institute for Advanced Studies on Asia, The University 	
of Tokyo

ISSN 2759－3398
＊＊＊＊＊



Booklet for New Enlightenment 4

座
談
会「
倫
理
的
未
来
を
構
想
す
る
」

東
京
大
学
東
洋
文
化
研
究
所
　2
0
2
4

三浦正幸
杉山正和
山名淳
菊地大樹
中島隆博

主催　東京大学東洋文化研究所

座談会 倫理的未来を構想する
2023年12月15日

B
ooklet  for  N

ew
  Enlightenm

ent 4

ISSN 2759-3398




